
	
  

	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
Laboratorio	
  Ancestral:	
  Diseño	
  participativo	
  y	
  sabidurías	
  
Kichwas	
  en	
  la	
  Amazonia	
  de	
  Ecuador.	
  	
  
Garcés	
  Lucía	
  	
  

a	
  Entremundo	
  Consultores	
  
*	
  lugarcesd@gmail.com	
  
doi:	
  10.21606/pluriversal.2021.xxxx	
  

El	
   artículo	
   presentado	
   a	
   la	
   Conferencia	
   PIVOT	
   2021	
   es	
   una	
   reflexión	
   en	
   base	
   al	
   tema	
  
Tiempo	
   linear	
   Vs.	
   Tiempo	
   circular,	
   enfocada	
   en	
   responder	
   a	
   la	
   pregunta	
   ¿Cómo	
  
cambiaría	
  el	
  pensamiento	
  del	
   futuro,	
   si	
   adoptáramos	
   la	
  noción	
  de	
  ancestralidad?	
  Para	
  
responder	
   a	
   esta	
   pregunta	
   la	
   primer	
   parte	
   del	
   artículo	
   aborda	
   la	
   revitalización	
   de	
  
sabidurías	
   ancestrales	
   en	
   nacionalidades	
   indígenas	
   de	
   Ecuador,	
   considerando	
   como	
  
problemática	
   la	
   uniformidad	
  de	
   los	
   programas	
   educativos	
   que	
   a	
   llevado	
   a	
   los	
   pueblos	
  
indígenas	
  a	
   la	
  asimilación	
  de	
   la	
  cultura	
  occidental.	
  Desde	
  está	
  perspectiva,	
   se	
  propone	
  
una	
  alternativa	
  a	
  la	
  revitalización	
  de	
  estos	
  saberes	
  desde	
  un	
  pensamiento	
  (de)	
  colonial,	
  
guiado	
  por	
   la	
  filosofía	
  Andina	
  a	
  través	
  del	
  trabajo	
  del	
  antropólogo	
  ecuatoriano	
  Patricio	
  
Guerrero	
   Arias,	
   quien	
   propone	
   la	
   noción	
   del	
   ¨Corazonar¨.	
   La	
   segunda	
   parte	
   de	
   este	
  
estudio	
  se	
  complementa	
  con	
  la	
  descripción	
  de	
  la	
  experiencia	
  de	
  campo	
  con	
  jóvenes	
  del	
  
Pueblo	
   Kichwa	
   de	
   Rukullakta,	
   en	
   la	
   Amazonia	
   ecuatoriana.	
   Este	
   proceso	
   creativo	
   se	
  
enfocó	
  en	
  la	
  revitalización	
  de	
  sabidurías	
  ancestrales,	
  a	
  través	
  de	
  un	
  proceso	
  participativo	
  
que	
   consideró	
   conceptos,	
   modelos	
   y	
   prácticas	
   de	
   diseño	
   participativo,	
   co-­‐diseño,	
  
educación	
  popular,	
  investigación	
  acción	
  y	
  diseño	
  de	
  juegos.	
  Finalmente	
  se	
  presentan	
  las	
  
herramientas	
   co-­‐diseñadas	
   por	
   los	
   grupos	
   de	
   participantes	
   para	
   mantener,	
   usar	
   y	
  
difundir	
  los	
  sabidurías	
  locales	
  para	
  las	
  futuras	
  generaciones.	
  	
  	
  

Diseño	
  social	
  y	
  participativo;	
  sabidurías	
  ancestrales;	
  co-­‐diseño;	
  educación	
  intercultural	
  

1. Introduction	
  	
  
En	
  este	
  artículo	
  se	
  describe	
  la	
  experiencia	
  de	
  diseño	
  social	
  y	
  participativo	
  desarrollada	
  con	
  jóvenes	
  del	
  
Pueblo	
  Kichwa	
  de	
  Rukullakta,	
  provincia	
  de	
  Napo	
  en	
  la	
  Amazonia	
  ecuatoriana.	
  El	
  Laboratorio	
  Ancestral,	
  
como	
  fue	
  llamado	
  por	
  la	
  comunidad,	
  se	
  enfocó	
  en	
  desarrollar	
  un	
  proceso	
  participativo	
  para	
  revitalizar	
  
las	
  sabidurías	
  locales.	
  Los	
  laboratorios	
  de	
  diseño	
  participativo	
  promovieron	
  el	
  diálogo	
  intergeneracional	
  



	
   2 

para	
  fortalecer	
  los	
  sistemas	
  tradicionales	
  y	
  locales	
  de	
  conocimiento	
  a	
  través	
  del	
  uso	
  y	
  revitalización	
  de	
  la	
  
lengua	
  Runa	
  Shimi	
  y	
  del	
  diseño	
  de	
  juegos	
  para	
  el	
  aprendizaje.	
  Este	
  proceso	
  interpretó	
  modelos	
  prácticos	
  
y	
  conceptuales	
  de	
  diseño	
  participativo	
  y	
  co-­‐diseño	
  para	
  la	
  creación	
  de	
  una	
  guía	
  de	
  actividades,	
  e	
  
implementó	
  conceptos	
  de	
  educación	
  popular	
  (Freire,1969),	
  investigación	
  acción	
  y	
  educación	
  
intercultural	
  (Gasche,2016).	
  El	
  resultado	
  de	
  este	
  proceso	
  fue	
  el	
  co-­‐diseño	
  de	
  dos	
  proyectos	
  finales	
  que	
  
siguieron	
  los	
  temas	
  de	
  interés	
  desarrollados	
  por	
  los	
  participantes.	
  A	
  su	
  vez	
  este	
  artículo,	
  	
  propone	
  una	
  
reflexión	
  desde	
  un	
  posicionamiento	
  (de)	
  colonial	
  sobre	
  la	
  revitalización	
  de	
  las	
  ¨sabidurías	
  insurgentes¨	
  
(Guerrero,	
  2010),	
  en	
  donde	
  niñas,	
  niños	
  y	
  jóvenes	
  son	
  los	
  interpretes	
  de	
  su	
  cultura,	
  su	
  identidad	
  y	
  su	
  
memoria.	
  De	
  esta	
  manera	
  se	
  plantea	
  una	
  contribución	
  a	
  la	
  conferencia	
  PIVOT	
  2021	
  en	
  base	
  al	
  tema	
  
Tiempo	
  linear	
  Vs.	
  Tiempo	
  circular.	
  Enfocada	
  en	
  responder	
  a	
  la	
  pregunta	
  ¿Cómo	
  cambiaria	
  el	
  
pensamiento	
  del	
  futuro,	
  si	
  adoptáramos	
  la	
  noción	
  de	
  ancestralidad?	
  Desde	
  está	
  perspectiva	
  se	
  plantea	
  
un	
  vínculo	
  hacia	
  las	
  filosofías	
  andinas	
  a	
  través	
  del	
  trabajo	
  del	
  antropólogo	
  ecuatoriano	
  Patricio	
  Guerrero	
  
Arias	
  (2010),	
  quien	
  propone	
  la	
  noción	
  del	
  ¨Corazonar¨	
  como	
  una	
  forma	
  de	
  ¨recuperar	
  la	
  sensibilidad,	
  de	
  
abrir	
  espacios	
  para	
  la	
  insurgencia	
  de	
  la	
  ternura	
  que	
  permita	
  poner	
  el	
  corazón	
  como	
  principio	
  de	
  lo	
  
humano,	
  sin	
  que	
  eso	
  signifique	
  tener	
  que	
  renunciar	
  a	
  la	
  razón	
  (Guerrero,2017)¨.	
  

	
  

2. Revitalización	
  de	
  sabidurías	
  ancestrales	
  desde	
  un	
  pensamiento	
  (de)	
  colonial	
  	
  
En	
  nuestra	
  experiencia	
  de	
  trabajo	
  con	
  jóvenes	
  en	
  pueblos	
  y	
  nacionalidades	
  indígenas	
  en	
  México	
  y	
  
Ecuador	
  hemos	
  podido	
  observar	
  como	
  los	
  saberes	
  ancestrales	
  se	
  mantienen	
  como	
  una	
  memoria	
  
colectiva	
  activa	
  dentro	
  de	
  las	
  comunidades.	
  En	
  lugares	
  como	
  el	
  pueblo	
  Maya	
  de	
  X-­‐Yatil	
  se	
  mantiene	
  el	
  
grupo	
  de	
  dignatarios	
  mayas1,	
  quienes	
  se	
  encargan	
  de	
  coordinar	
  las	
  ceremonias	
  de	
  la	
  iglesia	
  Maya,	
  como:	
  
las	
  festividades	
  del	
  pueblo	
  en	
  el	
  mes	
  de	
  mayo,	
  el	
  pedido	
  de	
  lluvia	
  para	
  el	
  inicio	
  de	
  la	
  cosecha	
  en	
  el	
  mes	
  
de	
  junio	
  o	
  las	
  ceremonias	
  para	
  el	
  día	
  de	
  muertos	
  en	
  noviembre.	
  Por	
  otra	
  parte	
  en	
  la	
  Amazonia	
  de	
  
Ecuador	
  la	
  Asociación	
  de	
  Parteras	
  Kichwas	
  del	
  Alto	
  Napo	
  Amupakin,	
  se	
  encarga	
  de	
  transmitir	
  y	
  enseñar	
  a	
  
niños	
  y	
  jóvenes	
  el	
  uso	
  de	
  plantas	
  medicinales	
  y	
  mantener	
  los	
  conocimientos	
  de	
  partería	
  ancestral.	
  
También	
  en	
  Ecuador	
  el	
  Gobierno	
  del	
  Pueblo	
  Kichwa	
  de	
  Rukullakta,	
  se	
  preocupa	
  por	
  involucrar	
  a	
  las	
  
nuevas	
  generaciones	
  en	
  revitalizar	
  la	
  historia	
  de	
  sus	
  lideres	
  para	
  fomentar	
  el	
  reconocimiento	
  de	
  sus	
  
tierras,	
  su	
  idioma	
  y	
  su	
  cultura.	
  Tanto	
  en	
  México	
  como	
  Ecuador	
  hemos	
  visto	
  como	
  las	
  expresiones	
  
culturales	
  dialogan	
  con	
  su	
  entorno,	
  con	
  la	
  naturaleza	
  y	
  con	
  los	
  recursos	
  que	
  obtienen	
  de	
  ella.	
  	
  

	
  

Para	
  Pascual	
  Yépez	
  Morocho,	
  activista	
  indígena	
  del	
  pueblo	
  Puruhá	
  y	
  miembro	
  de	
  la	
  Academia	
  Nacional	
  
de	
  Historia	
  del	
  Ecuador.	
  Los	
  saberes	
  ancestrales	
  son	
  la	
  expresión	
  de	
  una	
  cosmovisión	
  profunda	
  que	
  
dinamiza	
  el	
  camino	
  del	
  ser	
  humano	
  de	
  manera	
  inclusiva,	
  accesible	
  y	
  sostenible;	
  Sobre	
  lo	
  que	
  Yépez	
  
Morocho	
  menciona:	
  ¨los	
  saberes	
  ancestrales	
  son	
  un	
  patrimonio	
  cuyo	
  valor	
  no	
  se	
  suscribe	
  únicamente	
  a	
  
las	
  comunidades	
  originarias,	
  sino	
  que	
  dichos	
  saberes	
  constituyen	
  un	
  importante	
  recurso	
  para	
  toda	
  la	
  
humanidad¨.	
  De	
  acuerdo	
  con	
  la	
  Convención	
  para	
  la	
  Salvaguardia	
  del	
  Patrimonio	
  Cultural	
  Inmaterial	
  de	
  la	
  
Unesco	
  (2003),	
  estos	
  saberes	
  deben	
  ser	
  protegidos,	
  promovidos,	
  reconocidos	
  y	
  consolidados	
  en	
  
beneficio	
  de	
  la	
  generación	
  presente	
  y	
  futura,	
  porque	
  dichos	
  saberes	
  brindan	
  nuevas	
  posibilidades	
  de	
  
desarrollo	
  armónico,	
  no	
  solo	
  en	
  el	
  ámbito	
  social,	
  económico	
  y	
  político,	
  sino	
  también	
  intelectual,	
  
afectivo,	
  moral	
  y	
  espiritual	
  (Yépez,	
  2019).	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  De acuerdo con la Ley de derechos, cultural, organización indígena del estado de Quintana Roo , Dignatario Maya: Son los 
indígenas que tienen cargo y representación, en un centro ceremonial de acuerdo a sus usos, costumbres y tradiciones. 
Recuperado el 25 de enero 2017 de http://www.iadb.org/research/legislacionindigena/leyn/docs/Mex-Mex-Quintana-Roo-Ley-



	
   3 

Sin	
  embargo,	
  a	
  pesar	
  de	
  las	
  estrategias	
  que	
  los	
  pueblos	
  y	
  nacionalidades	
  indígenas	
  mantienen	
  para	
  
transmitir	
  los	
  saberes	
  ancestrales	
  dentro	
  y	
  fuera	
  de	
  sus	
  comunidades,	
  existen	
  factores	
  que	
  impulsan	
  el	
  
cambio	
  cultural	
  y	
  favorecen	
  la	
  adopción	
  de	
  una	
  cultura	
  hegemónica	
  occidental.	
  Para	
  los	
  autores	
  Oviedo,	
  
Noejovich	
  y	
  Zamudio2,	
  estos	
  factores	
  se	
  encuentran	
  profundamente	
  enraizados	
  con	
  la	
  historia	
  y	
  las	
  
estructuras	
  sociales	
  que	
  han	
  persistido	
  durante	
  cientos	
  de	
  años.	
  Entre	
  las	
  causas	
  que	
  ponen	
  en	
  riesgo	
  la	
  
transmisión	
  de	
  estos	
  saberes,	
  los	
  autores	
  señalan:	
  el	
  cambio	
  demográfico	
  producido	
  por	
  la	
  
transformación	
  del	
  medio	
  ambiente;	
  El	
  número	
  todavía	
  reducido	
  de	
  programas	
  y	
  políticas	
  de	
  desarrollo	
  
que	
  tomen	
  en	
  cuenta	
  el	
  cambio	
  climático	
  y	
  los	
  efectos	
  que	
  tiene	
  sobre	
  las	
  comunidades	
  indígenas;	
  La	
  
presencia	
  de	
  industrias	
  extractivas	
  en	
  territorios	
  indígenas	
  que	
  vulneran	
  los	
  derechos	
  de	
  la	
  población	
  y	
  
genera	
  conflictos	
  armados;	
  El	
  impacto	
  de	
  la	
  pobreza	
  que	
  afecta	
  la	
  economía	
  tradicional	
  y	
  disminuye	
  la	
  
capacidad	
  de	
  los	
  individuos	
  de	
  realizar	
  actividades	
  normales,	
  alterando	
  la	
  estructura	
  familiar	
  debido	
  a	
  la	
  
migración;	
  La	
  escasa	
  investigación	
  sobre	
  leyes	
  laborales	
  que	
  puedan	
  fortalecer	
  los	
  sistemas	
  de	
  
conocimiento	
  tradicional	
  y	
  las	
  culturas;	
  La	
  uniformidad	
  en	
  los	
  programas	
  educativos	
  que	
  han	
  sido	
  uno	
  
de	
  los	
  principales	
  vehículos	
  para	
  la	
  asimilación	
  e	
  integración	
  de	
  los	
  pueblos	
  indígenas	
  a	
  la	
  cultura	
  
occidental3	
  (Oviedo	
  et	
  al.,	
  2007)4.	
  

	
  

En	
  relación	
  a	
  la	
  uniformidad	
  de	
  los	
  programas	
  educativos,	
  María	
  Isabel	
  González	
  Terreros	
  (2011)	
  en	
  su	
  
estudio	
  sobre	
  la	
  relación	
  entre	
  los	
  movimientos	
  indígenas	
  y	
  educación	
  en	
  Ecuador.	
  Menciona	
  que	
  la	
  
educación	
  escolarizada,	
  aplicada	
  desde	
  el	
  siglo	
  XIX,	
  ha	
  sido	
  un	
  dispositivo	
  para	
  la	
  asimilación	
  cultural.	
  
Este	
  sistema	
  educativo	
  ha	
  impuesto	
  una	
  cultura	
  hegemónica	
  y	
  homogénea,	
  contribuyendo	
  a	
  que	
  el	
  
saber,	
  la	
  identidad,	
  el	
  idioma,	
  y	
  los	
  modos	
  de	
  producción	
  indígena	
  sean	
  marginados.	
  Por	
  otra	
  parte,	
  de	
  
acuerdo	
  con	
  González,	
  los	
  movimientos	
  indígenas	
  también	
  han	
  propuesto	
  modelos	
  de	
  educación	
  
intercultural	
  que	
  plantean	
  una	
  escuela	
  desde	
  y	
  para	
  las	
  comunidades,	
  que	
  reconozca	
  las	
  diversas	
  
nacionalidades,	
  pero	
  también	
  sus	
  específicos	
  conocimientos,	
  sus	
  formas	
  organizativas,	
  su	
  identidad	
  y	
  su	
  
propia	
  y	
  diferente	
  cultura	
  (González,	
  2011).	
  Estos	
  proyectos	
  de	
  educación	
  intercultural	
  proponen	
  abrirse	
  
a	
  procesos	
  culturales	
  participativos,	
  desde	
  donde	
  todos	
  los	
  actores	
  y	
  actoras,	
  principalmente	
  niñas,	
  
niños	
  y	
  jóvenes,	
  sean	
  sembradores	
  de	
  procesos	
  de	
  revitalización	
  e	
  interpretes	
  de	
  su	
  propia	
  cultura,	
  su	
  
identidad	
  y	
  su	
  memoria.	
  En	
  este	
  sentido	
  los	
  saberes	
  ancestrales	
  se	
  están	
  revitalizando	
  desde	
  su	
  propia	
  
comprensión	
  y	
  desde	
  la	
  percepción	
  del	
  tiempo-­‐espacio	
  cíclico	
  y	
  espiral.	
  Estos	
  saberes	
  parten	
  desde	
  la	
  
diversidad	
  y	
  no	
  desde	
  la	
  hegemonía,	
  desde	
  el	
  debate,	
  discusión	
  y	
  dialogo	
  mas	
  no	
  desde	
  un	
  orden	
  
dictatorial.	
  Por	
  lo	
  tanto	
  y	
  retomando	
  las	
  palabras	
  del	
  activista	
  Pascual	
  Yépez,	
  reconocer	
  la	
  pluralidad	
  de	
  
saberes	
  y	
  conocimientos	
  es	
  aceptar	
  su	
  importancia	
  como	
  referencia	
  para	
  la	
  actualidad	
  (Yépez,2019).	
  	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Desafío para el mantenimiento de los conocimientos tradicionales en América Latina solicitada por la Conferencia de las 
partes (COP)2 y el Convenio sobre la Diversidad Biológica (CDB) 
La COP es la Conferencia de las Partes de la Convención Marco de las Naciones Unidas sobre el Cambio Climático(CMNUCC) 
y la CMP la Conferencia de las Partes en calidad de reunión de las Partes en el Protocolo de Kyoto (CMP). 

El Convenio sobre la Diversidad Biológica (CDB) es un tratado internacional jurídicamente vinculante con tres objetivos 
principales: la conservación de la diversidad biológica, la utilización sostenible de sus componentes y la participación justa y 
equitativa en los beneficios que se deriven de la utilización de los recursos genéticos. Su objetivo general es promover medidas 
que conduzcan a un futuro sostenible. 
3 ¨Aún hay muy pocos profesionales indígenas capacitados para hacerse cargo de la implementación de una educación 
multicultural bilingüe y, en muchos países, los programas no han recibido suficiente atención de los gobiernos¨. (Oviedo, 
Noejovich y Zamudio, 2007: 4) 
4 Oviedo, Noejovich y Zamudio. (2007). Resumen Ejecutivo. En Desafío Para el Mantenimiento de los Conocimientos 
Tradicionales en América Latina(1-10). Argentina,Ecuador,Canada: COB, CDB.	
  



	
   4 

Un	
  ejemplo	
  de	
  esta	
  postura	
  en	
  la	
  revitalización	
  de	
  saberes	
  ancestrales	
  es	
  el	
  trabajo	
  del	
  antropólogo	
  
ecuatoriano	
  Patricio	
  Guerrero	
  Arias,	
  quien	
  ofrece	
  una	
  Guía	
  para	
  la	
  revitalización	
  de	
  las	
  culturas,	
  las	
  
identidades	
  y	
  las	
  Memorias	
  vivas	
  de	
  los	
  pueblos	
  y	
  nacionalidades	
  indígenas	
  (2017).	
  En	
  está	
  guía,	
  
Guerrero	
  Arias	
  describe	
  el	
  trabajo	
  de	
  campo	
  desarrollado	
  con	
  niñas	
  y	
  niños	
  de	
  la	
  comunidad	
  indígena	
  
Catzuki	
  de	
  Velasco,	
  ubicada	
  cerca	
  de	
  la	
  ciudad	
  de	
  Quito,	
  en	
  la	
  región	
  de	
  los	
  Andes	
  en	
  Ecuador.	
  La	
  
investigación	
  participativa	
  desarrollada	
  basa	
  su	
  diseño	
  en	
  el	
  concepto	
  del	
  corazonar,	
  sobre	
  lo	
  que	
  el	
  
autor	
  menciona:	
  se	
  trata	
  de	
  recuperar	
  la	
  sensibilidad,	
  de	
  abrir	
  espacios	
  para	
  la	
  insurgencia	
  de	
  la	
  ternura	
  
que	
  permita	
  poner	
  el	
  corazón	
  como	
  principio	
  de	
  lo	
  humano,	
  sin	
  que	
  eso	
  signifique	
  tener	
  que	
  renunciar	
  a	
  
la	
  razón	
  (Guerrero,2017).	
  El	
  corazonar	
  recupera	
  las	
  cuatro	
  dimensiones	
  claves	
  del	
  vivir	
  cósmico	
  y	
  
humano:	
  la	
  dimensión	
  afectiva,	
  la	
  dimensión	
  sagrada	
  y	
  espiritual	
  de	
  la	
  vida;	
  la	
  dimensión	
  femenina	
  de	
  la	
  
existencia	
  y	
  la	
  revitalización	
  de	
  nuestras	
  sabiduría.	
  Para	
  Guerrero	
  Arias	
  estas	
  dimensiones	
  son	
  
fundamentales	
  porque	
  considera	
  que	
  ¨si	
  se	
  nos	
  despoja	
  de	
  afectividad,	
  de	
  espiritualidad	
  y	
  sabiduría,	
  
todo	
  en	
  la	
  vida	
  puede	
  ser	
  fácilmente	
  dominado,	
  la	
  naturaleza	
  se	
  vuelve	
  recurso,	
  cosa	
  para	
  obtener	
  
ganancias,	
  los	
  seres	
  humanos	
  fuerza	
  de	
  trabajo	
  para	
  acumular	
  riqueza;	
  pero	
  si	
  los	
  miramos	
  desde	
  el	
  
corazón	
  la	
  naturaleza	
  es	
  nuestra	
  madre,	
  por	
  eso	
  la	
  llamamos	
  madre	
  tierra,	
  los	
  árboles,	
  los	
  ríos,	
  los	
  
animales,	
  los	
  seres	
  humanos,	
  son	
  hermanos	
  y	
  hermanas	
  y	
  todos	
  los	
  seres	
  que	
  habitan	
  el	
  cosmos,	
  están	
  
vivos	
  y	
  son	
  necesarios	
  para	
  tejer	
  la	
  sagrada	
  trama	
  de	
  la	
  vida	
  (Guerrero,	
  2017,	
  p.154)¨.	
  De	
  esta	
  manera	
  el	
  
autor	
  propone	
  una	
  postura	
  con	
  la	
  que	
  podremos	
  sentir	
  los	
  pensamientos	
  y	
  pensar	
  los	
  sentimientos,	
  que	
  
nos	
  ayudaran	
  a	
  caminar	
  con	
  equilibrio	
  por	
  la	
  vida,	
  a	
  fin	
  de	
  recuperar	
  la	
  fuerza	
  constructora	
  y	
  
transformadora	
  de	
  nuestras	
  sabidurías	
  del	
  corazón,	
  pues	
  solo	
  así	
  podremos	
  hacer	
  realidad	
  el	
  Sumak	
  
Kawsay,	
  el	
  Buen	
  vivir,	
  que	
  esta	
  implícito	
  en	
  estas	
  dimensiones	
  (Guerrero,	
  2017,	
  p.	
  152-­‐155).	
  	
  

	
  

El	
  método	
  desarrollado	
  por	
  Guerrero	
  Arias	
  en	
  el	
  trabajo	
  de	
  campo	
  en	
  Catzuqui	
  de	
  Velasco,	
  se	
  describe	
  
como	
  una	
  estrategia	
  irradiante	
  porque	
  sigue	
  los	
  principios	
  de	
  la	
  naturaleza	
  y	
  al	
  mismo	
  tiempo	
  es	
  un	
  acto	
  
de	
  alteridad	
  en	
  donde	
  los	
  participantes	
  construyen	
  su	
  conocimiento	
  aprendiendo	
  junto	
  a	
  su	
  comunidad.	
  
La	
  investigación	
  participativa	
  propone	
  tres	
  categorías:	
  Espacialidad	
  es	
  un	
  diagnóstico	
  para	
  reconocer	
  el	
  
espacio	
  geográfico,	
  que	
  considera	
  el	
  patrimonio	
  natural	
  y	
  la	
  división	
  política;	
  Temporalidad	
  es	
  una	
  
indagación	
  sobre	
  los	
  orígenes	
  para	
  comprender	
  los	
  procesos	
  de	
  transformación	
  de	
  su	
  comunidad.	
  Para	
  
Guerrero	
  esta	
  temporalidad	
  desde	
  las	
  sabidurías	
  indígenas	
  tiene	
  un	
  sentido	
  espiral	
  que	
  siempre	
  se	
  
transforma.	
  Es	
  una	
  temporalidad	
  que	
  da	
  espacio	
  a	
  la	
  belleza	
  simbólica	
  del	
  mito,	
  que	
  nos	
  permite	
  
entender	
  de	
  donde	
  venimos,	
  que	
  busca	
  mostrarnos	
  como	
  comprender	
  el	
  pasado	
  para	
  poder	
  iluminar	
  el	
  
presente	
  (Guerrero,2017,	
  p.28).	
  La	
  tercera	
  categoría	
  es	
  el	
  sentido	
  que	
  busca	
  los	
  significados	
  de	
  la	
  cultura	
  
presentes	
  en	
  imaginarios,	
  representaciones,	
  discursos	
  y	
  en	
  la	
  practica	
  sociocultural	
  de	
  la	
  comunidad.	
  	
  De	
  
igual	
  manera	
  dentro	
  está	
  metodología	
  se	
  plantea	
  la	
  necesidad	
  de	
  superar	
  la	
  noción	
  de	
  universo	
  y	
  se	
  
propone	
  el	
  principio	
  de	
  pluriverso	
  y	
  multiverso	
  como	
  una	
  forma	
  de	
  aprender	
  de	
  los	
  significados	
  de	
  la	
  
cultura,	
  en	
  la	
  riqueza	
  de	
  la	
  diversidad	
  y	
  la	
  pluralidad	
  de	
  formas,	
  manifestaciones	
  y	
  representaciones.	
  	
  

	
  

A	
  través	
  del	
  proceso	
  de	
  investigación	
  participativa	
  con	
  niñas	
  y	
  niños	
  de	
  la	
  comunidad	
  indígena	
  de	
  
Catzuqui	
  de	
  Velasco	
  en	
  Ecuador,	
  el	
  autor	
  demuestra	
  la	
  importancia	
  de	
  visibilizar	
  la	
  existencia	
  de	
  lo	
  que	
  
la	
  academia	
  ha	
  llamado	
  epistemologías	
  otras,	
  ¨pero	
  que	
  desde	
  la	
  propia	
  palabra	
  de	
  los	
  pueblos	
  indios	
  y	
  
negros	
  se	
  reconoce	
  como	
  sabiduría	
  (Guerrero,	
  2010)¨.	
  La	
  ¨sabiduría	
  insurgente¨	
  como	
  la	
  denomina	
  va	
  
mas	
  allá	
  de	
  la	
  epistemología	
  porque	
  ofrece	
  no	
  sólo	
  referentes	
  teóricos,	
  información	
  y	
  conocimiento	
  para	
  
entender	
  la	
  realidad	
  y	
  la	
  vida,	
  sino	
  sobretodo	
  proporciona	
  referentes	
  de	
  sentido	
  para	
  transformarla.	
  
Sobre	
  lo	
  que	
  el	
  autor	
  menciona:	
  

	
  



	
   5 

¨las	
  sabidurías	
  insurgentes	
  representan	
  una	
  alternativa	
  para	
  la	
  construcción	
  de	
  un	
  horizonte	
  
de	
  existencia	
  del	
  otro	
  diferente.	
  Imaginar	
  este	
  horizonte	
  de	
  existencia	
  otro	
  implica	
  la	
  
interpelación	
  de	
  lo	
  que	
  hacemos	
  (Lander)	
  en	
  términos	
  éticos	
  y	
  políticos.	
  Pues	
  nos	
  lleva	
  a	
  
cuestionar	
  la	
  forma	
  cómo	
  se	
  produce	
  el	
  conocimiento	
  y	
  su	
  estrecha	
  relación	
  con	
  formas	
  de	
  
colonialidad	
  del	
  poder,	
  del	
  saber	
  y	
  del	
  ser;	
  de	
  ahí	
  la	
  urgente	
  necesidad	
  de	
  preguntarnos	
  
¿Conocimiento	
  para	
  qué?	
  ¿	
  Conocimiento	
  para	
  quién?	
  (Guerrero,	
  2010,	
  p.	
  46)¨.	
  	
  

	
  

De	
  esta	
  manera	
  enfrentar	
  la	
  colonialidad	
  del	
  saber	
  y	
  del	
  ser	
  significa	
  abrir	
  espacios	
  de	
  descolonización	
  
de	
  imaginarios	
  y	
  conocimientos.	
  Considerando	
  un	
  (re)	
  pensamiento	
  crítico	
  (de)	
  colonial,	
  capaz	
  de	
  
descubrir	
  las	
  articulaciones	
  del	
  conocimiento	
  dentro	
  de	
  una	
  lógica	
  colonial	
  para	
  evidenciar su	
  carácter	
  
de	
  apropiación	
  desde	
  otras	
  realidades,	
  territorialidades,	
  lugares	
  y	
  horizontes	
  históricos (Guerrero,	
  
2010,p.	
  52).	
  En	
  este	
  sentido	
  Guerrero	
  Arias	
  propone	
  un	
  cambio	
  de	
  paradigma	
  ¨para	
  que	
  seamos	
  capaces	
  
de	
  re-­‐pensar	
  y	
  re-­‐sentir	
  lo	
  pensado	
  desde	
  la	
  afectividad,	
  es	
  decir	
  sentipensar	
  para	
  empezar	
  a	
  corazonar.	
  
Para	
  abrirnos	
  a	
  un	
  conocimiento	
  que	
  no	
  esté	
  cargado	
  de	
  certezas,	
  sino	
  abierto	
  a	
  una	
  pedagogía	
  del	
  
error,	
  a	
  la	
  incertidumbre;	
  es	
  necesario	
  derrumbar	
  la	
  fortaleza	
  de	
  la	
  ciencia,	
  para	
  construir	
  formas	
  
distintas	
  de	
  saber,	
  un	
  conocimiento,	
  una	
  sabiduría	
  que	
  permita	
  la	
  reapropiación	
  y	
  reconstrucción	
  del	
  
mundo	
  y	
  tenga	
  la	
  vida	
  como	
  horizonte.	
  Todo	
  esto	
  muestra	
  no	
  solo	
  la	
  necesidad	
  de	
  epistemologías,	
  sino	
  
sobre	
  todo	
  de	
  sabidurías¨	
  (Guerrero,	
  2010p.	
  52).	
  

	
  

Desde	
  el	
  enfoque	
  de	
  las	
  ¨sabidurías	
  insurgentes¨	
  el	
  conocimiento	
  es	
  una	
  respuesta	
  a	
  territorialidades	
  
concretas,	
  a	
  espacios	
  locales	
  desde	
  donde	
  se	
  teje	
  cotidianamente	
  la	
  vida.	
  Se	
  trata	
  de	
  comunidades	
  
conscientes	
  de	
  una	
  gradual	
  erosión	
  cultural	
  provocada	
  por	
  la	
  globalización	
  y	
  que	
  enfrentan	
  este	
  sistema	
  
afirmando	
  su	
  identidad	
  desde	
  sus	
  propios	
  recursos	
  y	
  potencialidades	
  culturales	
  (Guerrero,	
  2010,	
  p.60).	
  
Siguiendo	
  con	
  la	
  línea	
  de	
  pensamiento	
  propuesta	
  por	
  Guerrero	
  Arias	
  se	
  presenta	
  el	
  proceso	
  de	
  diseño	
  
participativo	
  co-­‐creado	
  con	
  jóvenes	
  del	
  Pueblo	
  Kichwa	
  de	
  Rukullaka,	
  provincia	
  de	
  Napo,	
  de	
  la	
  región	
  
amazónica	
  de	
  Ecuador.	
  En	
  donde	
  se	
  desarrolló	
  en	
  conjunto	
  con	
  los	
  participantes	
  un	
  proceso	
  enfocado	
  
en	
  la	
  revitalización	
  de	
  las	
  ¨sabidurías	
  insurgentes¨,	
  a	
  través	
  de	
  la	
  investigación	
  acción,	
  diseño	
  
participativo	
  y	
  la	
  apropiación	
  de	
  los	
  conocimientos	
  de	
  su	
  comunidad.	
  	
  

	
  

3. Método	
  de	
  los	
  Laboratorios	
  Ancestrales	
  	
  
La	
  experiencia	
  de	
  campo	
  que	
  se	
  describe	
  a	
  continuación	
  se	
  desarrollo	
  entre	
  los	
  meses	
  de	
  diciembre	
  
2017	
  y	
  mayo	
  2018	
  en	
  el	
  Pueblo	
  Kichwa	
  de	
  Rukullakta5	
  (PKR)	
  ubicado	
  en	
  la	
  provincia	
  de	
  Napo	
  en	
  la	
  
Amazonia	
  ecuatoriana.	
  	
  El	
  equipo	
  de	
  investigación	
  formado	
  por	
  Brendon	
  J.	
  Gross	
  y	
  Lucía	
  Garcés6,	
  en	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5 El Pueblo Kichwa de Rukullakta (PKR) está ubicado en el cantón Archidona, provincia de Napo, en la región amazónica 
ecuatoriana. Agrupa a 17 comunidades indígenas con un territorio global que cubre una extensión de 41.888,55 hectáreas, con 
una población de alrededor 5000 habitantes. Las principales actividades económicas son la agricultura de subsistencia a través de 
una chacra (huerto) diversificada para el autoconsumo; también existen cultivos para la venta en los mercados locales de 
naranjilla, cacao, yuca y plátano. Su población mantiene una estrecha relación con su entorno que se refleja en el respeto y el 
conocimiento profundo del manejo de sus ecosistemas. Es así que han logrado mantener a lo largo de los años una cosmovisión 
enraizada en saberes y prácticas ancestrales que se transmiten de generación en generación. 

 
6 Brendon J. Gross. Educador en estudios medio ambientales. Su pasión por la enseñanza le ha llevado a trabajar en escuelas de 
diferentes países, aprendiendo su idioma y culturas. Cuenta con aproximadamente 10 años implementando programas de 
educación en Chicago, México, y Ecuador con jóvenes y adultos. Sus estudios en educación le han permitido desarrollar 
metodologías para involucrar a jóvenes y adultos en aprender sobre su cultura y entorno en inglés y español. 
www.jugandomuuch.com 



	
   6 

conjunto	
  con	
  miembros	
  y	
  dirigentes	
  del	
  Gobierno	
  del	
  PKR	
  invitaron	
  a	
  jóvenes	
  de	
  la	
  comunidad	
  a	
  
participar	
  en	
  una	
  serie	
  de	
  talleres	
  enfocados	
  en	
  revitalizar	
  la	
  memoria	
  colectiva	
  y	
  el	
  patrimonio	
  local.	
  	
  El	
  
Laboratorio	
  Ancestral,	
  como	
  fue	
  llamado	
  por	
  la	
  comunidad,	
  se	
  enfocó	
  en	
  compartir	
  herramientas	
  de	
  
diseño	
  participativo,	
  co-­‐diseño	
  y	
  educación	
  popular	
  para	
  activar	
  saberes	
  ancestrales.	
  Estos	
  saberes	
  
dentro	
  de	
  está	
  investigación	
  son	
  considerados	
  como	
  el	
  ¨patrimonio	
  indígena	
  creado	
  de	
  forma	
  individual	
  
y	
  colectiva,	
  que	
  se	
  transmite	
  de	
  generación	
  en	
  generación	
  habitualmente	
  por	
  medio	
  de	
  la	
  tradición	
  oral.	
  
Estas	
  son	
  creaciones,	
  prácticas	
  y	
  representaciones	
  que	
  se	
  han	
  mantenido	
  y	
  son	
  desarrolladas	
  por	
  
mujeres	
  y	
  hombres	
  indígenas	
  con	
  una	
  historia	
  que	
  se	
  extiende	
  a	
  la	
  interacción	
  con	
  la	
  naturaleza	
  (De	
  la	
  
Cruz,	
  2004	
  citado	
  por	
  García	
  2006)¨.	
  

	
  

El	
  primer	
  acercamiento	
  al	
  Gobierno	
  de	
  PKR	
  fue	
  en	
  el	
  mes	
  de	
  diciembre	
  de	
  2017;	
  A	
  través	
  del	
  análisis	
  de	
  
una	
  propuesta	
  escrita	
  se	
  discutieron	
  los	
  objetivos,	
  metodologías	
  y	
  procesos	
  participativos	
  que	
  se	
  
llevarían	
  a	
  cabo	
  en	
  el	
  Laboratorio	
  Ancestral.	
  Medardo	
  Shiguango,	
  dirigente	
  de	
  PKR	
  aceptó	
  la	
  propuesta	
  
presentada	
  por	
  el	
  equipo	
  de	
  investigación	
  y	
  mencionó	
  que:	
  ¨la	
  mayoría	
  de	
  la	
  población	
  menor	
  de	
  20	
  
años	
  de	
  edad	
  se	
  encuentra	
  entre	
  dos	
  mundos,	
  el	
  occidental	
  y	
  el	
  indígena.	
  Por	
  lo	
  que	
  es	
  necesario	
  
continuar	
  con	
  el	
  desarrollo	
  de	
  procesos	
  participativos	
  para	
  valorar	
  su	
  identidad	
  cultural	
  y	
  crear	
  vínculos	
  
que	
  permitan	
  incorporar	
  herramientas	
  del	
  mundo	
  occidental	
  para	
  fomentar	
  el	
  dialogo	
  de	
  saberes¨.	
  Los	
  
pueblos	
  en	
  donde	
  se	
  realizó	
  la	
  convocatoria	
  fueron	
  definidos	
  por	
  el	
  Gobierno	
  de	
  PKR.	
  El	
  pueblo	
  de	
  
Porotoyaku	
  se	
  enfocó	
  en	
  las	
  poblaciones	
  rurales	
  y	
  Rukullakta	
  en	
  las	
  poblaciones	
  cercanas	
  a	
  la	
  ciudad	
  de	
  
Archidona.	
  Estos	
  dos	
  laboratorios	
  se	
  realizaron	
  simultáneamente	
  con	
  una	
  duración	
  de	
  8	
  sesiones,	
  
organizadas	
  una	
  vez	
  por	
  semana	
  de	
  acuerdo	
  a	
  la	
  disponibilidad	
  de	
  tiempo	
  de	
  los	
  participantes.	
  Los	
  
grupos	
  estuvieron	
  formados	
  por	
  jóvenes	
  mujeres	
  y	
  hombres	
  entre	
  14	
  a	
  19	
  años,	
  en	
  su	
  mayoría	
  
estudiantes	
  de	
  secundaria	
  y	
  universitarias.	
  Samuel	
  Shiguango,	
  lider	
  del	
  grupo	
  de	
  jóvenes	
  de	
  PKR,	
  trabajó	
  
en	
  conjunto	
  con	
  el	
  equipo	
  de	
  investigación	
  coordinando	
  las	
  inscripciones,	
  el	
  uso	
  de	
  la	
  Casa	
  Comunal	
  de	
  
Porotoyaku,	
  el	
  estadio	
  de	
  Rukullakta	
  y	
  la	
  preparación	
  de	
  alimentos	
  para	
  cada	
  sesión.	
  	
  

	
  

El	
  Laboratorio	
  ancestral	
  tomó	
  como	
  referencia	
  la	
  guía	
  de	
  actividades	
  co-­‐diseñada	
  en	
  la	
  primera	
  
investigación	
  de	
  campo	
  en	
  el	
  pueblo	
  Maya	
  de	
  X	
  Yatil	
  (2015).	
  Está	
  investigación	
  planteó	
  desde	
  el	
  diseño	
  
la	
  necesidad	
  de	
  generar	
  respuestas	
  en	
  conjunto	
  con	
  las	
  comunidades	
  indígenas	
  para	
  fomentar	
  el	
  
mantenimiento,	
  uso	
  y	
  revitalización	
  de	
  los	
  saberes	
  ancestrales	
  (Garcés,2020).	
  Retomando	
  está	
  primera	
  
experiencia	
  se	
  estableció	
  con	
  el	
  Pueblo	
  Kichwa	
  de	
  Rukullakta	
  (2018)	
  los	
  parámetros	
  para	
  fortalecer	
  los	
  
sistemas	
  tradicionales	
  y	
  locales	
  de	
  conocimiento	
  en	
  base	
  a	
  los	
  siguientes	
  objetivos:	
  revitalizar	
  los	
  
conocimientos	
  tradicionales	
  por	
  medio	
  del	
  diálogo	
  intergeneracional;	
  desarrollar	
  vínculos	
  de	
  confianza	
  
con	
  jóvenes	
  a	
  partir	
  de	
  la	
  toma	
  de	
  decisiones	
  y	
  la	
  participación	
  en	
  un	
  entorno	
  creativo;	
  fomentar	
  las	
  
relaciones	
  interculturales	
  y	
  valorar	
  la	
  diversidad;	
  diseñar	
  proyectos	
  colaborativos	
  que	
  revitalicen	
  las	
  
expresiones	
  culturales	
  tradicionales	
  y	
  fortalezcan	
  las	
  lenguas	
  indígenas.	
  

	
  

El	
  Laboratorio	
  Ancestral	
  en	
  el	
  Pueblo	
  Kichwa	
  de	
  Rukullakta	
  (PKR)	
  se	
  centró	
  en	
  desarrollar	
  actividades	
  
con	
  grupos	
  de	
  jóvenes.	
  En	
  este	
  espacio	
  se	
  involucraron	
  mujeres	
  y	
  adultos	
  mayores,	
  quienes	
  
compartieron	
  sus	
  sabidurías	
  a	
  través	
  de	
  charlas	
  y	
  practicas	
  con	
  los	
  participantes.	
  La	
  característica	
  
metodológica	
  del	
  laboratorio	
  se	
  definió	
  de	
  acuerdo	
  a	
  la	
  combinación	
  de	
  métodos	
  basados	
  en	
  diseño	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
Ana Lucía Garcés. Maestra en diseño industrial y diseñadora gráfica. Su experiencia relaciona el diseño gráfico, editorial y de 
servicios con el desarrollo de proyectos comunitarios. Ha aplicado estos conocimientos en programas educativos, sociales y 
culturales desde hace 10 años, trabajando con jóvenes, niños y adultos de Ecuador y México. Investiga herramientas de diseño 
participativo para crear proyectos y desarrollar materiales en conjunto con comunidades. www.jugandomuuch.com	
  



	
   7 

participativo,	
  diseño	
  gráfico,	
  	
  educación	
  popular	
  (Freire,1969)	
  e	
  investigación	
  acción.	
  La	
  flexibilidad	
  de	
  la	
  
guía	
  de	
  actividades	
  permitió	
  considerar	
  el	
  nivel	
  de	
  participación,	
  compromiso	
  y	
  evaluar	
  los	
  resultados	
  
parciales	
  de	
  cada	
  sesión	
  para	
  integrarlos	
  en	
  el	
  proceso.	
  Las	
  actividades	
  realizadas	
  durante	
  estos	
  talleres	
  
estuvieron	
  guiadas	
  por	
  los	
  temas	
  generadores:	
  sabidurías	
  sobre	
  vestimentas	
  y	
  artesanías	
  y	
  sabidurías	
  
sobre	
  juegos	
  y	
  danzas	
  tradicionales.	
  	
  

	
  

Las	
  ocho	
  sesiones	
  del	
  laboratorio	
  se	
  dividieron	
  en	
  dos	
  etapas:	
  La	
  primera	
  enfocada	
  en	
  las	
  actividades	
  
rompehielo	
  y	
  la	
  segunda	
  en	
  las	
  actividades	
  centrales	
  que	
  responden	
  al	
  desarrollo	
  de	
  un	
  laboratorio	
  en	
  
donde	
  se	
  integran	
  habilidades	
  de	
  participación,	
  investigación	
  y	
  diseño.	
  En	
  base	
  al	
  consenso	
  se	
  definió	
  el	
  
horario	
  para	
  cada	
  reunión	
  y	
  se	
  discutieron	
  los	
  compromisos	
  para	
  generar	
  un	
  ambiente	
  de	
  trabajo.	
  Por	
  
ejemplo	
  se	
  habló	
  de	
  la	
  importancia	
  de	
  escuchar	
  las	
  opiniones	
  de	
  cada	
  uno	
  de	
  los	
  participantes	
  para	
  
crear	
  un	
  ambiente	
  de	
  dialogo	
  en	
  donde	
  el	
  error	
  fue	
  parte	
  del	
  aprendizaje.	
  A	
  través	
  de	
  las	
  actividades	
  
rompehielo	
  se	
  buscó	
  fomentar	
  la	
  creatividad	
  por	
  medio	
  de	
  dinámicas,	
  dramatizaciones	
  y	
  juegos	
  que	
  
involucraron	
  el	
  uso	
  del	
  cuerpo	
  como	
  una	
  herramienta	
  expresiva.	
  En	
  estas	
  dinámicas	
  se	
  utilizaron	
  como	
  
referencia	
  actividades	
  del	
  teatro	
  del	
  oprimido	
  (Boal,2001),	
  con	
  lo	
  que	
  se	
  construyó	
  una	
  relación	
  
horizontal	
  abierta	
  a	
  la	
  experimentación	
  creativa.	
  Estas	
  dinámicas	
  fueron	
  más	
  que	
  un	
  preámbulo,	
  en	
  cada	
  
sesión	
  del	
  laboratorio	
  se	
  utilizaron	
  en	
  diferentes	
  momentos	
  para	
  explorar	
  formas	
  creativas	
  para	
  
compartir	
  avances	
  de	
  la	
  investigación	
  acción	
  con	
  el	
  grupo	
  de	
  participantes.	
  	
  

	
  

La	
  estructura	
  de	
  las	
  actividades	
  centrales	
  se	
  guiaron	
  por	
  las	
  fases	
  de	
  co-­‐diseño:	
  co-­‐descubrimiento,	
  co-­‐
ideación	
  y	
  co-­‐implementación	
  (Manzini,	
  2015).	
  En	
  la	
  conceptualización	
  de	
  estas	
  etapas	
  se	
  integraron	
  
referencias	
  como:	
  el	
  libro	
  When	
  Everybody	
  Designs	
  de	
  Ezio	
  Manzini	
  (2015);	
  Articulos	
  de	
  Maketools.com	
  
de	
  Liz	
  Sanders	
  (2013)	
  ;	
  Design	
  participativo	
  e	
  Innovacao	
  Social	
  de	
  Chiara	
  del	
  Gaudio,	
  (2014);	
  La	
  
Pedagogía	
  del	
  Oprimido	
  de	
  Paulo	
  Freire	
  (1969);	
  Elementos	
  de	
  la	
  fiesta	
  popular	
  en	
  Ecuador	
  para	
  la	
  
educación	
  de	
  Fernando	
  Moncayo	
  (2014);	
  Graphic	
  Design	
  Thinking:	
  Beyond	
  Brainstorming	
  de	
  Ellen	
  
Lupton	
  (2011);	
  	
  la	
  página	
  web	
  Community	
  planning	
  Project	
  editada	
  por	
  Nick	
  Wates;	
  el	
  método	
  inductivo	
  
intercultural	
  propuesta	
  por	
  Jorge	
  Gasche	
  (2016)	
  Teatro	
  del	
  Oprimido	
  de	
  Augusto	
  Boal	
  (2001).	
  	
  

	
  

3.1.	
  Co-­‐descubrimiento	
  
	
  

La	
  primera	
  etapa	
  de	
  co-­‐descubrimiento	
  empezó	
  con	
  una	
  reunión	
  de	
  socialización	
  con	
  los	
  participantes,	
  
por	
  medio	
  de	
  una	
  invitación	
  voluntaria	
  para	
  formar	
  parte	
  del	
  proceso	
  de	
  diseño	
  participativo.	
  En	
  está	
  
charla	
  introductoria	
  se	
  habló	
  sobre	
  las	
  expresiones	
  tradicionales	
  de	
  su	
  pueblo	
  a	
  través	
  del	
  diseño	
  de	
  
artesanías,	
  vestimentas,	
  danzas,	
  así	
  como	
  de	
  los	
  ecosistemas	
  relacionados	
  con	
  la	
  caza,	
  la	
  pesca	
  y	
  la	
  
producción	
  de	
  alimentos	
  en	
  las	
  chacras,	
  entre	
  otras.	
  Las	
  palabras	
  de	
  bienvenida	
  se	
  realizaron	
  en	
  lengua	
  
Runa	
  Shimi	
  con	
  la	
  participación	
  de	
  los	
  dirigentes	
  Cecilia	
  Chimbo	
  y	
  Medardo	
  Shiguango,	
  quienes	
  hablaron	
  
sobre	
  la	
  historia	
  de	
  reconocimiento	
  de	
  su	
  territorio.	
  Está	
  fase,	
  que	
  se	
  desarrolló	
  durante	
  las	
  tres	
  
primeras	
  sesiones	
  del	
  TDP,	
  los	
  participantes	
  utilizaron	
  diferentes	
  medios	
  para	
  compartir	
  sus	
  
conocimientos	
  sobre	
  su	
  comunidad	
  e	
  identificar	
  los	
  temas	
  generadores	
  que	
  serían	
  los	
  ejes	
  para	
  el	
  
desarrollo	
  del	
  taller.	
  Entre	
  los	
  medios	
  utilizados	
  se	
  destaca	
  la	
  lectura	
  de	
  imágenes	
  y	
  secuencias	
  
fotográficas	
  en	
  donde	
  cada	
  participante	
  imaginaba	
  una	
  historia	
  a	
  partir	
  de	
  lo	
  que	
  observaba,	
  de	
  esta	
  
manera	
  se	
  recordó	
  a	
  los	
  jóvenes	
  que	
  cada	
  uno	
  es	
  naturalmente	
  creativo	
  y	
  todos	
  los	
  relatos	
  son	
  
bienvenidos	
  en	
  este	
  espacio.	
  De	
  igual	
  manera	
  se	
  plantearon	
  dinámicas	
  de	
  consenso	
  para	
  definir	
  una	
  
serie	
  de	
  acuerdos	
  entre	
  el	
  grupo	
  que	
  fomentaron	
  la	
  participación	
  y	
  compromiso	
  hacia	
  el	
  proceso.	
  



	
   8 

	
  

El	
  eje	
  de	
  la	
  etapa	
  de	
  co-­‐descubrimiento	
  fue	
  el	
  co-­‐diseño	
  de	
  mapas	
  colectivos,	
  que	
  implementó	
  la	
  
actividad	
  propuesta	
  por	
  Community	
  planning Project.	
  En	
  está	
  actividad	
  los	
  participantes	
  tomaron	
  
decisiones	
  y	
  llegaron	
  a	
  convenios	
  para	
  co-­‐diseñar	
  un	
  mapa	
  comunitario	
  en	
  donde	
  se	
  identificó	
  el	
  lugar	
  
en	
  donde	
  viven,	
  su	
  recorrido	
  diario	
  y	
  los	
  lugares	
  importantes	
  dentro	
  de	
  su	
  pueblo.	
  Al	
  socializar	
  este	
  
mapa	
  con	
  el	
  grupo	
  se	
  compartieron	
  historias	
  y	
  anécdotas,	
  	
  como	
  leyendas	
  sobre	
  cuevas	
  subterráneas	
  
que	
  conectan	
  los	
  pueblos	
  en	
  esta	
  región.	
  En	
  base	
  a	
  estos	
  diagramas	
  se	
  pensó	
  en	
  futuros	
  posibles,	
  en	
  
donde	
  los	
  abuelos	
  de	
  la	
  comunidad	
  viajan	
  y	
  los	
  jóvenes	
  deben	
  mantener	
  vivos	
  sus	
  conocimientos	
  en	
  el	
  
pueblo.	
  Esta	
  actividad	
  dio	
  paso	
  a	
  la	
  discusión	
  sobre	
  el	
  tema	
  generador,	
  que	
  fue	
  otro	
  de	
  los	
  eje	
  de	
  esta	
  
primera	
  etapa.	
  	
  

	
  

Figura	
  1.	
  Mapa	
  comunitario	
  de	
  la	
  Comunidad	
  de	
  Lushianta,	
  co-­‐diseñado	
  por	
  los	
  participantes.	
  
	
  

El	
  Tema	
  generador	
  (Freire,	
  1969),	
  se	
  desarrollo	
  a	
  través	
  de	
  la	
  actividad	
  ¨si	
  para	
  mi	
  no	
  para	
  los	
  demás¨	
  .	
  
En	
  está	
  dinámica	
  los	
  jóvenes	
  debaten	
  para	
  exponer	
  los	
  pros	
  y	
  contras	
  de	
  los	
  tema	
  que	
  quieren	
  
investigar.	
  En	
  este	
  proceso	
  los	
  diseñadores	
  fueron	
  facilitadores	
  del	
  dialogo.	
  Finalmente	
  cada	
  grupo	
  
decidió	
  un	
  tema	
  para	
  el	
  Laboratorio	
  Ancestral,	
  los	
  temas	
  elegidos	
  fueron:	
  sabidurías	
  sobre	
  vestimentas	
  y	
  
artesanías	
  y	
  sabidurías	
  sobre	
  juegos	
  y	
  danzas	
  tradicionales.	
  Durante	
  esta	
  etapa	
  varios	
  participantes	
  
utilizaron	
  su	
  propia	
  lengua,	
  el	
  Runa	
  Shimi	
  para	
  compartir	
  sus	
  conocimientos	
  y	
  utilizarlo	
  en	
  
dramatizaciones.	
  

	
  

3.2	
  Co-­‐ideación	
  
 

La	
  fase	
  de	
  co-­‐ideación	
  se	
  realizó	
  durante	
  la	
  cuarta,	
  quinta	
  y	
  sexta	
  sesión,	
  en	
  donde	
  cada	
  grupo	
  
desarrolló	
  su	
  tema	
  generador.	
  En	
  está	
  etapa	
  se	
  fomentó	
  el	
  trabajo	
  en	
  equipo	
  a	
  través	
  de	
  la	
  creación	
  de	
  
redes	
  de	
  conocimiento,	
  se	
  exploró	
  en	
  las	
  capacidades	
  de	
  expresión	
  visual	
  por	
  medio	
  secuencias	
  
fotográficas,	
  bocetos,	
  diagramas	
  de	
  relación,	
  mapas	
  mentales	
  y	
  brainstorming	
  visual	
  (Lupton,2011).	
  
Utilizando	
  como	
  referencia	
  elementos	
  relacionados	
  al	
  tema	
  generador	
  se	
  vincularon	
  las	
  habilidades	
  de	
  
investigación,	
  diseño	
  y	
  participación.	
  Estas	
  actividades	
  se	
  enfocaron	
  en	
  motivar	
  a	
  los	
  participantes	
  para	
  



	
   9 

que	
  imaginen	
  y	
  representen	
  sus	
  propias	
  narrativas.	
  Se	
  utilizó	
  el	
  co-­‐diseño	
  de	
  juegos	
  para	
  promover	
  el	
  
interés	
  en	
  investigar	
  sobre	
  su	
  pueblo	
  y	
  cultura.	
  Está	
  actividad	
  tomó	
  como	
  referencia	
  el	
  juego	
  
comunitario	
  co-­‐diseñado	
  por	
  un	
  grupo	
  de	
  jóvenes	
  del	
  pueblo	
  Maya	
  de	
  X-­‐Yatil	
  en	
  el	
  2015	
  (Garcés,2020).	
  
Sobre	
  la	
  base	
  de	
  este	
  juego	
  los	
  participantes	
  del	
  taller	
  desarrollaron	
  una	
  serie	
  de	
  tarjetas	
  sobre	
  
elementos	
  de	
  su	
  cultura	
  que	
  incluyeron:	
  una	
  representación	
  gráfica,	
  el	
  nombre	
  en	
  lengua	
  Runa	
  
Shimi/Español	
  y	
  una	
  descripción	
  sobre	
  su	
  uso.	
  Los	
  participantes	
  utilizaron	
  este	
  material	
  como	
  un	
  medio	
  
para	
  entrevistar	
  a	
  otras	
  personas	
  de	
  la	
  comunidad,	
  registrar	
  sus	
  conocimientos	
  y	
  en	
  algunos	
  casos	
  ser	
  
traductores	
  del	
  Runa	
  Shimi	
  (Kichwa)	
  al	
  Español.	
  Con	
  las	
  tarjetas	
  completas	
  (grafica/nombre/contenido)	
  
se	
  invitó	
  a	
  los	
  participantes	
  a	
  imaginar	
  juegos	
  para	
  compartir	
  estos	
  conocimientos	
  con	
  los	
  niños	
  de	
  su	
  
comunidad.	
  En	
  está	
  actividad	
  se	
  propusieron	
  varios	
  juegos	
  de	
  mesa	
  como	
  21,	
  adivinanzas	
  y	
  tres	
  en	
  raya.	
  
Además	
  se	
  crearon	
  dramatizaciones	
  basadas	
  en	
  los	
  contenidos	
  de	
  las	
  tarjetas,	
  utilizándolas	
  en	
  lugar	
  de	
  
objetos	
  para	
  las	
  danzas	
  tradicionales	
  como	
  la	
  cosecha	
  del	
  cacao.	
  También	
  se	
  propusieron	
  nuevas	
  formas	
  
de	
  uso	
  para	
  los	
  elementos	
  representados	
  en	
  las	
  tarjetas	
  y	
  se	
  complementaron	
  los	
  conocimientos	
  entre	
  
los	
  participantes.	
  	
  

	
  

Figura	
  2	
  Participantes	
  de	
  Porotoyaku	
  jugando	
  con	
  las	
  tarjetas	
  co-­‐diseñadas	
  para	
  investigar	
  sobre	
  la	
  elaboración	
  de	
  
artesanias.	
  
	
  

Como	
  parte	
  de	
  la	
  fase	
  de	
  co-­‐ideación	
  se	
  propuso	
  dentro	
  del	
  taller	
  un	
  espacio	
  de	
  dialogo	
  con	
  mujeres,	
  
hombres	
  y	
  adultos	
  mayores	
  de	
  la	
  comunidad	
  para	
  que	
  compartan	
  sus	
  conocimientos	
  con	
  los	
  jóvenes.	
  En	
  
esta	
  actividad	
  los	
  participantes	
  visitaron	
  chacras	
  con	
  plantas	
  medicinales	
  para	
  conocer	
  sus	
  uso	
  y	
  
aprendieron/haciendo	
  el	
  tejido	
  de	
  canastas,	
  desde	
  la	
  recolección	
  y	
  tratamiento	
  de	
  la	
  planta	
  hasta	
  la	
  
técnica	
  de	
  tejido.	
  Para	
  registrar	
  estos	
  proceso	
  se	
  utilizó	
  el	
  método	
  inductivo	
  intercultural	
  basado	
  en	
  la	
  
propuesta	
  del	
  lingüista	
  Jorge	
  Gasche	
  (2016).	
  	
  El	
  mismo	
  que	
  describe	
  el	
  uso	
  de	
  las	
  siguientes	
  preguntas:	
  
de	
  donde	
  viene	
  el	
  material	
  para	
  hacer	
  este	
  objeto?	
  Cómo	
  se	
  elabora?	
  ¿Cómo	
  se	
  utiliza?	
  En	
  esta	
  
secuencia	
  se	
  incluyó	
  la	
  pregunta	
  ¿cómo	
  se	
  puede	
  usar	
  este	
  material	
  o	
  producto	
  para	
  hacer	
  algo	
  nuevo?.	
  
El	
  resultado	
  preliminar	
  de	
  está	
  actividad	
  involucró	
  a	
  los	
  participantes	
  en	
  el	
  co-­‐diseño	
  de	
  carteles	
  que	
  
representaron	
  la	
  técnica	
  aprendida.	
  	
  



	
   10 

	
  

Figura	
  3	
  Don	
  Nicolas	
  comparté	
  el	
  proceso	
  del	
  tejido	
  de	
  canastas	
  en	
  el	
  laboratorio.	
  
	
  

	
  

Figura	
  4	
  Socialización	
  del	
  proceso	
  de	
  tejido	
  de	
  canastas	
  desde	
  la	
  recolección	
  del	
  material	
  al	
  producto	
  final.	
  
	
  

Los	
  resultados	
  tangibles	
  durante	
  esta	
  etapa	
  del	
  taller	
  contribuyeron	
  a	
  fortalecer	
  la	
  confianza	
  en	
  el	
  
proceso	
  de	
  diseño	
  participativo,	
  a	
  reconocer	
  sus	
  habilidades	
  de	
  expresión	
  gráfica	
  e	
  investigación,	
  a	
  
reconocer	
  a	
  los	
  actores	
  que	
  forman	
  parte	
  de	
  las	
  redes	
  de	
  conocimiento	
  local	
  y	
  a	
  reconocerse	
  a	
  si	
  
mismos	
  como	
  activadores	
  y	
  promotores	
  de	
  su	
  propia	
  cultura.	
  A	
  partir	
  de	
  esta	
  experiencia	
  y	
  del	
  
compromiso	
  que	
  se	
  generó	
  entre	
  participantes	
  y	
  facilitadores	
  pasamos	
  a	
  la	
  etapa	
  final	
  del	
  proceso	
  con	
  
el	
  co-­‐diseño	
  y	
  co-­‐implementación	
  del	
  material	
  final	
  del	
  laboratorio.	
  



	
   11 

	
  

3.3 Co-­‐diseño	
  a	
  partir	
  de	
  sabidurías	
  ancestrales	
  y	
  co-­‐implementación	
  
 

Los	
  procesos	
  que	
  se	
  describen	
  a	
  continuación	
  fueron	
  el	
  resultado	
  final	
  del	
  proceso	
  de	
  diseño	
  
participativo.	
  Dos	
  proyectos	
  finales	
  se	
  realizaron,	
  estos	
  fueron:	
  	
  la	
  co-­‐creación	
  de	
  una	
  dramatización	
  
sobre	
  la	
  pedida	
  de	
  mano	
  o	
  compromiso	
  de	
  matrimonio	
  y	
  el	
  co-­‐diseño	
  de	
  un	
  libro	
  infantil	
  sobre	
  la	
  
creación	
  de	
  artesanías.	
  Cada	
  proyecto	
  siguió	
  el	
  tema	
  generador	
  propuesto	
  por	
  los	
  participantes	
  y	
  
decidió	
  el	
  medio	
  para	
  compartir	
  los	
  resultados	
  de	
  su	
  proceso.	
  

	
  

3.3.1.	
  Co-­‐creación	
  de	
  una	
  dramatización	
  sobre	
  la	
  pedida	
  de	
  mano	
  o	
  compromiso	
  de	
  matrimonio	
  
	
  

La	
  dramatización	
  co-­‐creada	
  por	
  el	
  grupo	
  de	
  participantes	
  de	
  Rukullakta	
  se	
  basó	
  en	
  el	
  proceso	
  de	
  diseño	
  
participativo	
  desarrollado	
  en	
  relación	
  a	
  las	
  sabidurías	
  sobre	
  juegos	
  y	
  danzas	
  tradicionales.	
  Durante	
  el	
  
laboratorio	
  este	
  grupo	
  integró	
  los	
  conocimientos	
  de	
  su	
  comunidad	
  sobre	
  el	
  tema	
  y	
  generó	
  una	
  sería	
  de	
  
juegos	
  y	
  sketches	
  utilizando	
  los	
  materiales	
  desarrollados	
  en	
  la	
  fase	
  de	
  co-­‐ideación.	
  Desde	
  el	
  inicio	
  del	
  
laboratorio	
  este	
  grupo	
  expreso	
  su	
  interés	
  por	
  vincular	
  la	
  lengua	
  Runa	
  Shumi	
  (Kichwa)	
  y	
  emplear	
  la	
  
dramatización	
  como	
  una	
  herramienta	
  de	
  expresión	
  creativa.	
  Siguiendo	
  este	
  interés,	
  en	
  las	
  primeras	
  
fases	
  del	
  proceso	
  de	
  diseño	
  participativo	
  se	
  propusieron	
  dinámicas	
  del	
  teatro	
  del	
  oprimido	
  (Boa,	
  2001).	
  
Estas	
  escenas	
  cortas,	
  de	
  entre	
  3	
  y	
  5	
  minutos	
  aproximadamente,	
  representaron	
  situaciones	
  tradicionales	
  
relacionadas	
  con:	
  la	
  preparación	
  de	
  la	
  chicha	
  (bebida	
  fermentada	
  de	
  yuca),	
  la	
  danzas	
  de	
  recolección	
  del	
  
cacao,	
  el	
  juego	
  de	
  la	
  chasquina	
  (	
  pelota	
  hecha	
  con	
  hojas	
  secas	
  de	
  maíz),	
  entre	
  otras.	
  	
  

La	
  dramatización	
  final	
  sobre	
  la	
  pedida	
  de	
  mano	
  reunió	
  una	
  serie	
  de	
  sketches	
  sobre	
  la	
  caza,	
  la	
  pesca	
  y	
  	
  la	
  
preparación	
  de	
  alimentos	
  porque	
  estas	
  actividades	
  son	
  parte	
  de	
  los	
  preparativos	
  para	
  el	
  compromiso.	
  
En	
  donde	
  las	
  familias	
  de	
  los	
  novios	
  intervienen	
  para	
  regalar	
  a	
  la	
  pareja	
  alimentos	
  para	
  la	
  ceremonia.	
  De	
  
está	
  manera	
  también	
  se	
  representó	
  la	
  colaboración	
  entre	
  familias	
  y	
  el	
  festejo	
  en	
  la	
  comunidad.	
  	
  Está	
  
escena	
  involucró	
  a	
  12	
  participantes	
  entre	
  10	
  y	
  18	
  años,	
  quienes	
  se	
  organizaron	
  entre	
  sí	
  para	
  escribir	
  el	
  
libreto,	
  seleccionar	
  los	
  personajes,	
  hacer	
  los	
  repasos	
  en	
  lengua	
  Runa	
  Shimi	
  y	
  apoyarse	
  mutuamente	
  en	
  
aprender	
  los	
  diálogos	
  porque	
  no	
  todos	
  los	
  participantes	
  tenían	
  el	
  mismo	
  nivel	
  de	
  expresión	
  de	
  su	
  
lengua.	
  En	
  el	
  proceso	
  de	
  co-­‐creación	
  de	
  este	
  proyecto	
  final	
  es	
  posible	
  observar	
  lo	
  que	
  Yanki	
  Lee	
  (2008)	
  
describe	
  como	
  el	
  ámbito	
  de	
  colaboración	
  de	
  emancipación/guiada	
  por	
  los	
  participantes	
  en	
  donde	
  los	
  
diseñadores	
  /facilitadores	
  se	
  convierten	
  en	
  estimuladores	
  del	
  proceso.	
  	
  

Este	
  proyecto	
  final	
  se	
  co-­‐implemento	
  con	
  la	
  comunidad	
  en	
  una	
  reunión	
  en	
  donde	
  asistieron	
  dirigentes,	
  
adultos	
  mayores	
  y	
  las/los	
  participantes	
  de	
  los	
  laboratorios.	
  Esta	
  socialización	
  se	
  realizó	
  en	
  la	
  cede	
  de	
  la	
  
Asociación	
  de	
  Parteras	
  del	
  Alto	
  Napo	
  (Amupakin)	
  con	
  la	
  participación	
  de	
  las	
  parteras,	
  que	
  son	
  mujeres	
  
reconocidas	
  en	
  su	
  comunidad	
  por	
  su	
  sabiduría.	
  Tanto	
  los	
  dirigentes	
  de	
  PKR	
  como	
  las	
  parteras	
  
disfrutaron	
  y	
  comentaron	
  la	
  dramatización	
  presentada	
  por	
  el	
  grupo	
  de	
  jóvenes.	
  	
  



	
   12 

	
  

Figura	
  5	
  Participantes	
  de	
  Rukullakta	
  ensayando	
  un	
  sketche	
  sobre	
  un	
  juego	
  tradicional	
  

3.3.2 Co-­‐diseño	
  de	
  un	
  libro	
  infantil	
  sobre	
  la	
  creación	
  de	
  artesanías	
  
	
  

El	
  libro	
  infantil	
  Imarai,	
  Imarai?	
  O	
  Qué	
  Será?	
  Qué	
  Será?	
  Fue	
  el	
  resultado	
  del	
  proceso	
  de	
  co-­‐diseño	
  de	
  los	
  
jóvenes	
  del	
  pueblo	
  de	
  Porotoyaku.	
  El	
  grupo	
  tuvo	
  como	
  tema	
  generador	
  las	
  ¨sabidurías	
  sobre	
  
vestimentas	
  y	
  artesanías¨.	
  	
  El	
  libro	
  infantil	
  bilingüe	
  dirigido	
  a	
  niños	
  de	
  entre	
  3	
  y	
  4	
  años,	
  se	
  enfocó	
  en	
  
transmitir	
  saberes	
  locales	
  sobre	
  la	
  elaboración	
  de	
  artesanías	
  y	
  en	
  ser	
  un	
  material	
  para	
  aprender	
  a	
  leer	
  
en	
  lengua	
  Runa	
  Shimi.	
  	
  

El	
  co-­‐diseño	
  de	
  libro	
  infantil	
  retomó	
  las	
  actividades	
  realizadas	
  durante	
  la	
  fase	
  de	
  co-­‐ideación	
  en	
  donde	
  
los	
  participantes	
  representaron	
  	
  la	
  secuencia	
  de	
  elaboración	
  del	
  tejido	
  de	
  canastas.	
  A	
  partir	
  de	
  la	
  
demostración	
  realizada	
  por	
  Don	
  Nicolas,	
  miembro	
  de	
  la	
  comunidad,	
  los	
  jóvenes	
  del	
  laboratorio	
  
aprendieron	
  a	
  preparar	
  el	
  material	
  (hojas	
  de	
  paja	
  toquilla)	
  y	
  a	
  realizar	
  el	
  tejido	
  tradicional	
  de	
  canastas	
  o	
  
ashangas.	
  El	
  grupo	
  registró	
  esta	
  práctica	
  dibujando	
  la	
  secuencia	
  de	
  actividades	
  en	
  base	
  a	
  las	
  preguntas:	
  
de	
  donde	
  viene	
  el	
  material	
  para	
  hacer	
  está	
  artesanía?	
  Cómo	
  se	
  elabora?	
  y	
  ¿Cómo	
  se	
  utiliza?	
  
(Gasche,2016).	
  Posteriormente,	
  grupos	
  pequeños	
  de	
  tres	
  integrantes	
  escogieron	
  una	
  artesanía	
  para	
  
aprender/haciendo	
  sobre	
  sus	
  materiales	
  y	
  procesos	
  de	
  creación.	
  Los	
  jóvenes	
  utilizaron	
  los	
  
conocimientos	
  de	
  sus	
  familias	
  para	
  aprender	
  sobre	
  la	
  elaboración	
  de	
  estas	
  piezas	
  y	
  registrar	
  en	
  carteles	
  
las	
  características	
  de	
  cada	
  proceso.	
  	
  

Estos	
  carteles	
  se	
  convirtieron	
  en	
  un	
  libro	
  de	
  adivinanzas	
  que	
  recopiló	
  los	
  gráficos,	
  bocetos	
  y	
  contenidos	
  
que	
  el	
  grupo	
  de	
  participantes	
  desarrolló.	
  En	
  este	
  sentido	
  se	
  observa	
  que	
  el	
  proceso	
  de	
  diseño	
  
participativo	
  se	
  sitúa	
  en	
  el	
  ámbito	
  de	
  colaboración	
  impulsado	
  por	
  los	
  diseñadores	
  en	
  donde	
  cumplen	
  el	
  
rol	
  de	
  co-­‐diseñadores	
  o	
  facilitadores	
  y	
  los	
  participantes	
  son	
  co-­‐trabajadores/colegas	
  (Lee,2008).	
  Los	
  
facilitadores	
  intervinieron	
  en	
  la	
  revisión	
  de	
  los	
  contenidos	
  en	
  Runa	
  Shimi	
  y	
  Español	
  con	
  el	
  apoyo	
  de	
  
Linder	
  Avilés,	
  un	
  joven	
  líder	
  de	
  la	
  comunidad	
  y	
  estudiante	
  universitario.	
  Además	
  digitalizaron	
  los	
  
contenidos	
  del	
  libro	
  para	
  tener	
  una	
  versión	
  digital	
  e	
  impresa.	
  	
  

El	
  libro	
  Imarai?	
  Imarai?	
  O	
  Qué	
  será?	
  Qué	
  será?	
  	
  registrado	
  bajo	
  licencia	
  creative	
  commons,	
  fue	
  
entregado	
  en	
  versión	
  digital	
  a	
  los	
  dirigentes	
  del	
  PKR	
  y	
  a	
  los	
  participantes	
  del	
  laboratorio	
  ancestral	
  para	
  



	
   13 

que	
  se	
  imprima	
  y	
  distribuya	
  a	
  las	
  escuelas	
  de	
  la	
  zona.	
  El	
  grupo	
  de	
  jóvenes	
  presentó	
  a	
  la	
  comunidad	
  
cuatro	
  ejemplares	
  impresos	
  de	
  este	
  libro,	
  como	
  parte	
  de	
  la	
  fase	
  de	
  co-­‐implementación.	
  La	
  reunión	
  de	
  
socialización	
  se	
  realizó	
  en	
  la	
  Asociación	
  de	
  parteras	
  Amupakin	
  con	
  la	
  participación	
  de	
  dirigentes,	
  adultos	
  
mayores	
  y	
  jóvenes	
  del	
  laboratorio.	
  Posteriormente	
  este	
  libro	
  se	
  presentó	
  en	
  la	
  escuela	
  de	
  la	
  comuna	
  La	
  
Libertad	
  en	
  Archidona.	
  En	
  donde	
  profesores	
  voluntarios	
  utilizaron	
  este	
  material	
  impreso	
  para	
  dinamizar	
  
el	
  uso	
  de	
  la	
  lengua	
  Runa	
  Shimi	
  con	
  sus	
  alumnos.	
  Como	
  resultado	
  de	
  está	
  co-­‐implementación	
  los	
  niños	
  de	
  
la	
  escuela	
  se	
  concentraron	
  en	
  observar	
  el	
  libro,	
  opinando,	
  corrigiendo,	
  aprobando	
  y	
  hablando	
  en	
  Runa	
  
Shimi	
  que	
  normalmente	
  no	
  lo	
  practican	
  dentro	
  del	
  espacio	
  de	
  la	
  escuela.	
  

	
  

Figura	
  6	
  Páginas	
  internas	
  del	
  libro	
  Imarai,	
  Imarai?/	
  Qué	
  Será?	
  Qué	
  Será? 
	
  



	
   14 

4. Limitaciones	
  en	
  el	
  proceso	
  de	
  diseño	
  participativo	
  
Las	
  limitaciones	
  que	
  se	
  describen	
  a	
  continuación	
  se	
  presentaron	
  para	
  iniciar	
  el	
  proceso	
  de	
  participación	
  
con	
  la	
  comunidad	
  y	
  en	
  el	
  desarrollo	
  del	
  laboratorio	
  de	
  diseño	
  participativo.	
  	
  

Para	
  iniciar	
  el	
  proceso	
  de	
  participación	
  con	
  el	
  Pueblo	
  Kichwa	
  de	
  Rukullakta,	
  la	
  principal	
  limitación	
  fue	
  
que	
  el	
  equipo	
  de	
  investigación	
  se	
  ubicó	
  en	
  la	
  ciudad	
  de	
  Quito,	
  a	
  cinco	
  horas	
  en	
  transporte	
  público	
  de	
  la	
  
ciudad	
  de	
  Archidona.	
  Durante	
  los	
  primeros	
  meses	
  del	
  proceso,	
  de	
  diciembre	
  2017	
  a	
  febrero	
  2018,	
  el	
  
equipo	
  de	
  investigación	
  visitó	
  la	
  población	
  en	
  varias	
  ocasiones	
  para	
  entrevistarse	
  con	
  los	
  dirigentes	
  del	
  
PKR,	
  para	
  coordinar	
  la	
  convocatoria	
  y	
  para	
  conocer	
  la	
  comunidad.	
  Sin	
  embargo	
  estas	
  visitas	
  no	
  fueron	
  
suficientes	
  para	
  crear	
  otros	
  espacios	
  de	
  dialogo	
  con	
  la	
  comunidad	
  que	
  retroalimenten	
  el	
  laboratorio	
  de	
  
diseño	
  participativo.	
  En	
  el	
  primer	
  laboratorio	
  realizado	
  en	
  el	
  pueblo	
  Maya	
  de	
  X-­‐Yatil	
  (2015),	
  el	
  equipo	
  de	
  
investigación	
  se	
  concentró	
  en	
  la	
  comunidad	
  lo	
  que	
  facilitó	
  la	
  creación	
  de	
  redes	
  de	
  aprendizaje	
  que	
  
involucraron	
  a	
  otros	
  miembros	
  de	
  la	
  población.	
  En	
  el	
  Laboratorio	
  Ancestral	
  en	
  PKR	
  	
  si	
  bien	
  contamos	
  con	
  
la	
  participación	
  de	
  mujeres	
  y	
  adultos	
  mayores	
  para	
  compartir	
  sus	
  conocimientos,	
  no	
  fue	
  posible	
  
desarrollar	
  otros	
  procesos	
  paralelos	
  al	
  laboratorio	
  de	
  diseño	
  participativo.	
  Durante	
  los	
  meses	
  de	
  
implementación	
  del	
  laboratorio	
  DP,	
  de	
  marzo	
  a	
  mayo	
  2018,	
  el	
  equipo	
  de	
  investigación	
  viajo	
  cada	
  fin	
  de	
  
semana	
  a	
  las	
  poblaciones	
  del	
  PKR.	
  Esto	
  limitó	
  el	
  tiempo	
  de	
  convivencia	
  con	
  la	
  comunidad	
  y	
  la	
  posibilidad	
  
de	
  conocer	
  a	
  profundidad	
  las	
  iniciativas	
  locales.	
  

	
  

Por	
  otra	
  parte,	
  las	
  dificultades	
  en	
  el	
  desarrollo	
  de	
  los	
  laboratorios	
  DP	
  fue	
  la	
  limitación	
  de	
  recursos	
  en	
  
relación	
  a:	
  el	
  uso	
  de	
  equipos	
  como	
  computadoras	
  o	
  proyectores	
  y	
  el	
  acceso	
  de	
  internet.	
  Esto	
  definió	
  que	
  
las	
  actividades	
  realizadas	
  sean	
  análogas.	
  En	
  el	
  caso	
  del	
  co-­‐diseño	
  del	
  libro	
  infantil	
  Imarai,	
  Imarai?	
  los	
  
facilitadores	
  estuvieron	
  a	
  cargo	
  de	
  la	
  edición	
  y	
  digitalización	
  del	
  material	
  final.	
  En	
  esta	
  actividad	
  sería	
  
preferible	
  compartir	
  con	
  el	
  grupo	
  de	
  participantes	
  el	
  uso	
  de	
  software	
  libre	
  para	
  diseño,	
  con	
  lo	
  que	
  los	
  
jóvenes	
  podrían	
  llegar	
  hasta	
  la	
  etapa	
  final	
  en	
  el	
  co-­‐diseño	
  de	
  su	
  libro	
  y	
  desarrollar	
  habilidades	
  en	
  el	
  
manejo	
  de	
  estos	
  programas.	
  	
  De	
  igual	
  manera	
  la	
  infraestructura	
  y	
  mobiliario	
  de	
  los	
  espacios	
  en	
  donde	
  se	
  
realizaron	
  los	
  laboratorios	
  no	
  fueron	
  los	
  más	
  adecuados.	
  Está	
  situación	
  dispersó	
  la	
  atención	
  de	
  los	
  
participantes	
  en	
  algunas	
  sesiones,	
  porque	
  no	
  se	
  sentían	
  cómodos	
  en	
  el	
  espacio.	
  

	
  

5. Discusión	
  
Después	
  de	
  desarrollar	
  los	
  laboratorios	
  de	
  diseño	
  participativo	
  en	
  los	
  pueblos	
  Kichwas	
  de	
  Rukullakta	
  
(2018)	
  y	
  considerar	
  la	
  primera	
  experiencia	
  en	
  el	
  pueblo	
  Maya	
  de	
  X	
  Yatil	
  (2015),	
  se	
  observa	
  que	
  la	
  
flexibilidad	
  de	
  la	
  guía	
  de	
  actividades	
  sobre	
  la	
  que	
  se	
  basa	
  la	
  experiencia	
  creativa	
  permite	
  a	
  los	
  
participantes	
  definir	
  las	
  características	
  de	
  su	
  propio	
  proceso	
  de	
  co-­‐diseño.	
  Se	
  promueve	
  un	
  proceso	
  
abierto	
  (Mattelmäki	
  &	
  Visser,	
  2011)	
  en	
  donde	
  el	
  objetivo	
  en	
  las	
  fases	
  de	
  co-­‐descubrimiento	
  y	
  co-­‐
ideación	
  es	
  encontrar	
  los	
  intereses	
  generadores	
  (Freire,1969)	
  de	
  los	
  participantes	
  e	
  identificar	
  las	
  
oportunidades	
  para	
  explorarlos.	
  En	
  este	
  escenario,	
  el	
  proceso	
  de	
  diseño	
  participativo	
  crea	
  un	
  sentido	
  de	
  
empoderamiento	
  en	
  el	
  grupo	
  de	
  participantes	
  por	
  intervenir	
  en	
  la	
  toma	
  de	
  decisiones	
  y	
  en	
  ser	
  
consientes	
  de	
  las	
  consecuencias	
  que	
  esto	
  conlleva	
  (Sanoff,	
  1990).	
  En	
  este	
  proceso,	
  tanto	
  los	
  
participantes	
  como	
  los	
  facilitadores	
  se	
  encuentran	
  en	
  el	
  mismo	
  nivel	
  de	
  colaboración	
  y	
  dialogo,	
  desde	
  
donde	
  plantean	
  su	
  pensamiento	
  a	
  través	
  de	
  un	
  dialogo	
  de	
  saberes	
  que	
  promueve	
  acciones	
  reflexivas	
  
(Freire,1969).	
  	
  

	
  



	
   15 

De	
  está	
  manera,	
  se	
  observa	
  que	
  los	
  resultados	
  del	
  proceso	
  creativo	
  tuvieron	
  incidencia	
  en	
  cuatro	
  áreas	
  
que	
  son	
  ejes	
  importantes	
  desde	
  el	
  inicio	
  de	
  esta	
  investigación.	
  Estas	
  son:	
  

Promover	
  el	
  dialogo	
  intergeneracional.	
  A	
  partir	
  del	
  tema	
  generador	
  (Freire,1969)	
  se	
  crearon	
  redes	
  en	
  la	
  
comunidad	
  para	
  investigar,	
  registrar	
  y	
  jugar	
  en	
  base	
  a	
  las	
  sabidurías	
  locales.	
  Estas	
  redes	
  involucraron	
  a	
  
niños, jóvenes, adultos y adultos mayores principalmente	
  de	
  las	
  familias	
  de	
  los	
  participantes,	
  quienes	
  
apoyaron	
  el	
  proceso	
  de	
  diseño	
  participativo	
  compartiendo	
  sus	
  conocimientos	
  y	
  validando	
  los	
  materiales	
  
co-­‐diseñados	
  durante	
  el	
  laboratorio.	
  	
  

Uso	
  y	
  revitalización	
  de	
  la	
  lengua	
  Runa	
  Shimi.	
  	
  Está	
  es	
  una	
  lengua	
  viva	
  en	
  el	
  territorio	
  del	
  PKR,	
  sin	
  
embargo	
  los	
  jóvenes	
  no	
  se	
  sienten	
  cómodos	
  de	
  hablarla	
  en	
  espacios	
  educativos.	
  Dentro	
  de	
  los	
  
laboratorios	
  fue	
  interesante	
  promover	
  el	
  uso	
  progresivo	
  de	
  la	
  lengua	
  y	
  ver	
  como	
  los	
  participantes	
  la	
  
utilizaron	
  en	
  el	
  co-­‐diseño	
  de	
  los	
  proyectos	
  finales.	
  De	
  está	
  manera	
  se	
  trabajo	
  sobre	
  una	
  de	
  las	
  
problemáticas	
  entorno	
  a	
  los	
  programas	
  educativos,	
  que	
  es	
  la	
  escases	
  de	
  materiales	
  didácticos	
  en	
  su	
  
idioma.	
  	
  

Fortalecimiento	
  de	
  la	
  educación	
  comunal.	
  Para	
  implementar	
  un	
  proceso	
  de	
  diseño	
  participativo	
  que	
  
fortalezca	
  los	
  procesos	
  comunitarios	
  se	
  consideran	
  los	
  enfoques	
  propuestos	
  por	
  la	
  educación	
  popular	
  
(Freire,1969)	
  y	
  la	
  educación	
  comunal	
  (Martinez,2002).	
  Desde	
  donde	
  el	
  trabajo	
  de	
  los	
  
facilitadores/diseñadores	
  empieza	
  por	
  considerar	
  los	
  interés	
  de	
  la	
  comunidad.	
  Con	
  está	
  acción	
  los	
  
participantes	
  pueden	
  apropiarse	
  de	
  su	
  propio	
  aprendizaje.	
  Al	
  reconocer	
  los	
  intereses	
  de	
  niños,	
  jóvenes,	
  
adultos,	
  abuelas	
  y	
  abuelos	
  y	
  se	
  obtiene	
  la	
  participación	
  de	
  la	
  comunidad.	
  	
  

Diseño	
  de	
  juegos	
  para	
  el	
  aprendizaje.	
  En	
  este	
  sentido	
  se	
  toma	
  en	
  cuenta	
  la	
  amplia	
  trayectoria	
  del	
  diseño	
  
de	
  juegos	
  dentro	
  de	
  las	
  metodologías	
  de	
  diseño	
  participativo,	
  por	
  permitir	
  la	
  creación	
  de	
  nuevas	
  
categorías	
  y	
  perspectivas	
  para	
  que	
  los	
  participantes	
  puedan	
  crear	
  sus	
  historias	
  y	
  contarlas.	
  El	
  diseño	
  de	
  
juegos	
  en	
  comunidad	
  es	
  una	
  forma	
  atractiva	
  y	
  divertida	
  para	
  ser	
  utilizada	
  por	
  personas	
  con	
  diferentes	
  
conocimientos,	
  habilidades	
  e	
  intereses	
  (Garcés,2020).	
  

	
  

6. Agradecimiento	
  
A	
  los	
  jóvenes	
  que	
  participaron	
  en	
  el	
  Laboratorio	
  Ancestral	
  y	
  a	
  sus	
  familias	
  por	
  ser	
  parte	
  del	
  proceso.	
  Al	
  
Gobierno	
  del	
  Pueblo	
  Kichwa	
  de	
  Rukullakta	
  y	
  al	
  Kurka	
  Medardo	
  Shiguango,	
  a	
  la	
  Asociación	
  de	
  Parteras	
  
Amupakin	
  y	
  a	
  Fabricio	
  Guaman.	
  

	
  

7. Referencia	
  	
  
Boal,	
  A.	
  (2001).	
  Juegos	
  para	
  actores	
  y	
  no	
  actores.	
  Alba	
  Editores.	
  
Del	
  Gaudio,	
  C.	
  (2014).	
  Tesis	
  de	
  doctorado	
  Design	
  Participativo	
  e	
  Innovação	
  Social:	
  a	
  influencia	
  dos	
  factores	
  

contextuais.	
  Universidad	
  Católica	
  de	
  Rio.	
  
Freire,	
  P.	
  (1969).	
  La	
  Pedagogía	
  del	
  Oprimido.	
  Editorial	
  Tierra	
  Nueva.	
  	
  
Garcés,	
  L.	
  (2020).	
  Revitalización	
  de	
  saberes	
  ancestrales	
  y	
  diseño	
  participativo.	
  Co-­‐diseño	
  de	
  un	
  juego	
  comunitario.	
  

Participatory	
  Design	
  Conference	
  PDC	
  2020,	
  JUNE1-­‐19,2020,Manizalez,	
  COL.	
  VOl	
  3,	
  48-­‐58.	
  
García,	
  F.	
  (2006).	
  Anexo	
  1:	
  Documento	
  Guía	
  para	
  la	
  Construcción	
  de	
  Indicadores	
  de	
  Conocimiento	
  Tradicional.	
  En	
  

Indicadores	
  de	
  Conocimiento	
  Tradicional	
  de	
  América	
  Latina	
  y	
  El	
  Caribe(19-­‐31),	
  UICN.	
  
Gasche,	
  J.	
  (2016,	
  Marzo	
  2).	
  Principios	
  del	
  Método	
  Inductivo	
  Intercultural.	
  Recuperado	
  de	
  

https://pedagogia.mx/metodo-­‐inductivo-­‐intercultural/	
  	
  
	
  



	
   16 

González,	
  T.M.	
  (2011).	
  Movimientos	
  indígenas	
  y	
  educación	
  intercultural	
  en	
  Ecuador	
  	
  en	
  La	
  educación	
  intercultural	
  
bilingüe	
  y	
  la	
  propuesta	
  de	
  los	
  movimientos	
  indígenas	
  hacia	
  el	
  estado	
  plurinacional,	
  (pp.39-­‐54)	
  CLACSO.	
  

Guerrero	
  Arias,	
  P.	
  (2010).	
  Corazonar.	
  Una	
  antropología	
  comprometida	
  con	
  la	
  vida.	
  Ediciones	
  Abya	
  Yala.	
  	
  
Guerrero	
  Arias,	
  P.	
  (2017).	
  Catsuquí	
  de	
  Velasco.	
  Cultura,	
  identidad	
  y	
  memorias	
  vivas.	
  Ediciones	
  Abya	
  Yala.	
  	
  
Lee,	
  Y.	
  (2008).	
  Design	
  Participation	
  Tactics:	
  involving	
  people	
  in	
  the	
  design	
  of	
  their	
  built	
  environment.	
  Doctoral	
  

thesis.	
  Hong	
  Kong	
  Polytechnic	
  Universit.	
  
Lupton,	
  E.	
  (2011).	
  Graphic	
  Design	
  Thinking:	
  Beyond	
  Brainstorming.	
  Princeton	
  Architectural	
  Press.	
  
Manzini,	
  E.	
  (2015).	
  Design,	
  When	
  Everybody	
  Designs.	
  MIT	
  Press.	
  

Martínez,	
  L.	
  J.	
  (2016).	
  Diario	
  comunal.	
  Revisado	
  el	
  2	
  de	
  abril	
  de	
  2016.	
  http://jaimemartinezluna.blogspot.mx/	
  	
  
Mattelmäki,	
  T.	
  &	
  Sleeswijk,	
  V.	
  (2011).	
  Lost	
  in	
  CO-­‐X	
  Interpretations	
  of	
  Co-­‐design	
  and	
  Co-­‐creation.	
  IASDR.	
  
Moncayo,	
  F.	
  (2014).	
  Elementos	
  de	
  la	
  Fiesta	
  Popular	
  Sacra	
  para	
  la	
  Educación.	
  IPANC	
  CAB.	
  
Oviedo,	
  G.,	
  Noejovich,	
  F.	
  y	
  Zamudio,	
  T.	
  (2007).	
  Resumen	
  Ejecutivo.	
  En	
  Desafío	
  Para	
  el	
  Mantenimiento	
  de	
  los	
  

Conocimientos	
  Tradicionales	
  en	
  América	
  Latina	
  (1-­‐10).	
  COB,	
  CDB.	
  
Sanders,	
  L.	
  (2013).	
  Perspectives	
  on	
  participatory	
  design.	
  Maketools,	
  recuperado	
  el	
  7	
  de	
  abril	
  del	
  2016.	
  

http://www.maketools.com/articles-­‐papers/Sanders2013Perspectives.pdf.	
  
Sanoff,	
  H.	
  (1990).	
  Participatory	
  Design	
  Theory	
  and	
  Technics.	
  Bookmasters.	
  
Yépez,	
  M.	
  P.	
  (2019).	
  ¨La	
  importancia	
  del	
  idioma	
  kichwa	
  en	
  la	
  realidad	
  actual¨.	
  Boletin	
  de	
  la	
  Academia	
  Nacional	
  de	
  

Historia,	
  Vol.	
  XCVIII-­‐No.201,	
  105-­‐122.	
  
	
  

About	
  the	
  Author:	
  

Ana	
  Lucía	
  Garcés	
  (she/her)	
  is	
  a	
  Ecuadorian	
  graphic	
  and	
  industrial	
  designer,	
  interested	
  in	
  researching	
  social	
  and	
  
participatory	
  design	
  and	
  their	
  links	
  with	
  popular	
  culture,	
  intercultural	
  interaction	
  and	
  education.	
  Instructor	
  of	
  
visual	
  communication	
  at	
  the	
  undergraduate	
  level.	
  Coordinator	
  and	
  facilitator	
  of	
  the	
  participatory	
  design	
  project	
  
jugandomuuch.com,	
  which	
  focused	
  in	
  the	
  revitalization	
  of	
  ancestral	
  knowledge	
  among	
  the	
  co-­‐design	
  process	
  
with	
  young	
  people	
  from	
  indigenous	
  communities	
  from	
  Ecuador	
  and	
  Mexico.	
  Her	
  background	
  combined	
  the	
  
educational	
  material	
  design	
  and	
  cultural	
  literacy	
  programs	
  developed	
  in	
  rural	
  areas	
  of	
  Ecuador.	
  BA	
  in	
  graphic	
  
and	
  services	
  design	
  from	
  PUCE,	
  Graduate	
  degree	
  in	
  Industrial	
  design	
  from	
  the	
  Autonomous	
  University	
  of	
  Mexico	
  
(UNAM)	
  and	
  Editorial	
  Studies	
  from	
  the	
  Complutense	
  University	
  of	
  Madrid.	
  

	
  

	
  

	
  


