DISMANTLING |
REASSEMBLING o ael

tools for

alternative futures

Laboratorio Ancestral: Disefio participativo y sabidurias
Kichwas en la Amazonia de Ecuador.

Garcés Lucia

® Entremundo Consultores
* lJugarcesd@gmail.com
doi: 10.21606/pluriversal.2021.xxxx

El articulo presentado a la Conferencia PIVOT 2021 es una reflexion en base al tema
Tiempo linear Vs. Tiempo circular, enfocada en responder a la pregunta ¢Como
cambiaria el pensamiento del futuro, si adoptdramos la nocion de ancestralidad? Para
responder a esta pregunta la primer parte del articulo aborda la revitalizacion de
sabidurias ancestrales en nacionalidades indigenas de Ecuador, considerando como
problematica la uniformidad de los programas educativos que a llevado a los pueblos
indigenas a la asimilacién de la cultura occidental. Desde estd perspectiva, se propone
una alternativa a la revitalizacion de estos saberes desde un pensamiento (de) colonial,
guiado por la filosofia Andina a través del trabajo del antropdlogo ecuatoriano Patricio
Guerrero Arias, quien propone la nocién del "Corazonar”. La segunda parte de este
estudio se complementa con la descripcion de la experiencia de campo con jovenes del
Pueblo Kichwa de Rukullakta, en la Amazonia ecuatoriana. Este proceso creativo se
enfoco en la revitalizacion de sabidurias ancestrales, a través de un proceso participativo
que considerd conceptos, modelos y practicas de disefio participativo, co-disefio,
educacién popular, investigacion accion y disefio de juegos. Finalmente se presentan las
herramientas co-disefiadas por los grupos de participantes para mantener, usar y
difundir los sabidurias locales para las futuras generaciones.

Disefio social y participativo; sabidurias ancestrales; co-disefio; educacion intercultural

1. Introduction

En este articulo se describe la experiencia de disefio social y participativo desarrollada con jévenes del
Pueblo Kichwa de Rukullakta, provincia de Napo en la Amazonia ecuatoriana. El Laboratorio Ancestral,
como fue llamado por la comunidad, se enfocd en desarrollar un proceso participativo para revitalizar
las sabidurias locales. Los laboratorios de disefio participativo promovieron el didlogo intergeneracional



para fortalecer los sistemas tradicionales y locales de conocimiento a través del uso y revitalizacion de la
lengua Runa Shimi y del disefio de juegos para el aprendizaje. Este proceso interpreté modelos practicos
y conceptuales de disefo participativo y co-disefio para la creacién de una guia de actividades, e
implementd conceptos de educacion popular (Freire,1969), investigacion accion y educacion
intercultural (Gasche,2016). El resultado de este proceso fue el co-disefio de dos proyectos finales que
siguieron los temas de interés desarrollados por los participantes. A su vez este articulo, propone una
reflexiéon desde un posicionamiento (de) colonial sobre la revitalizacion de las “sabidurias insurgentes”
(Guerrero, 2010), en donde nifas, nifios y jovenes son los interpretes de su cultura, su identidad y su
memoria. De esta manera se plantea una contribucion a la conferencia PIVOT 2021 en base al tema
Tiempo linear Vs. Tiempo circular. Enfocada en responder a la pregunta ¢ COmo cambiaria el
pensamiento del futuro, si adoptaramos la nocion de ancestralidad? Desde esta perspectiva se plantea
un vinculo hacia las filosofias andinas a través del trabajo del antropdlogo ecuatoriano Patricio Guerrero
Arias (2010), quien propone la nocidon del "Corazonar™ como una forma de “recuperar la sensibilidad, de
abrir espacios para la insurgencia de la ternura que permita poner el corazén como principio de lo
humano, sin que eso signifique tener que renunciar a la razéon (Guerrero,2017)".

2. Revitalizacion de sabidurias ancestrales desde un pensamiento (de) colonial

En nuestra experiencia de trabajo con jovenes en pueblos y nacionalidades indigenas en México y
Ecuador hemos podido observar como los saberes ancestrales se mantienen como una memoria
colectiva activa dentro de las comunidades. En lugares como el pueblo Maya de X-Yatil se mantiene el
grupo de dignatarios mayas', quienes se encargan de coordinar las ceremonias de la iglesia Maya, como:
las festividades del pueblo en el mes de mayo; el pedido de lluvia para el inicio de la cosecha en el mes
de junio o las ceremonias para el dia de muertos en noviembre. Por otra parte en la Amazonia de
Ecuador la Asociacién de Parteras Kichwas del Alto Napo Amupakin, se encarga de transmitir y ensefar a
nifos y jovenes el uso de plantas medicinales y mantener los conocimientos de parteria ancestral.
También en Ecuador el Gobierno del Pueblo Kichwa de Rukullakta, se preocupa por involucrar a las
nuevas generaciones en revitalizar la historia de sus lideres para fomentar el reconocimiento de sus
tierras, su idioma y su cultura. Tanto en México como Ecuador hemos visto como las expresiones
culturales dialogan con su entorno, con la naturaleza y con los recursos que obtienen de ella.

Para Pascual Yépez Morocho, activista indigena del pueblo Puruha y miembro de la Academia Nacional
de Historia del Ecuador. Los saberes ancestrales son la expresion de una cosmovisién profunda que
dinamiza el camino del ser humano de manera inclusiva, accesible y sostenible; Sobre lo que Yépez
Morocho menciona: “los saberes ancestrales son un patrimonio cuyo valor no se suscribe Unicamente a
las comunidades originarias, sino que dichos saberes constituyen un importante recurso para toda la
humanidad”. De acuerdo con la Convencién para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial de la
Unesco (2003), estos saberes deben ser protegidos, promovidos, reconocidos y consolidados en
beneficio de la generacion presente y futura, porque dichos saberes brindan nuevas posibilidades de
desarrollo armodnico, no solo en el ambito social, econémico y politico, sino también intelectual,
afectivo, moral y espiritual (Yépez, 2019).

De acuerdo con la Ley de derechos, cultural, organizacion indigena del estado de Quintana Roo , Dignatario Maya: Son los

indigenas que tienen cargo y representacion, en un centro ceremonial de acuerdo a sus usos, costumbres y tradiciones.
Recuperado el 25 de enero 2017 de http://www.iadb.org/research/legislacionindigena/leyn/docs/Mex-Mex-Quintana-Roo-Ley-




Sin embargo, a pesar de las estrategias que los pueblos y nacionalidades indigenas mantienen para
transmitir los saberes ancestrales dentro y fuera de sus comunidades, existen factores que impulsan el
cambio cultural y favorecen la adopcidn de una cultura hegemanica occidental. Para los autores Oviedo,
Noejovich y Zamudio?, estos factores se encuentran profundamente enraizados con la historia y las
estructuras sociales que han persistido durante cientos de afios. Entre las causas que ponen en riesgo la
transmision de estos saberes, los autores sefalan: el cambio demografico producido por la
transformacion del medio ambiente; El nUmero todavia reducido de programas y politicas de desarrollo
gue tomen en cuenta el cambio climatico y los efectos que tiene sobre las comunidades indigenas; La
presencia de industrias extractivas en territorios indigenas que vulneran los derechos de la poblaciény
genera conflictos armados; El impacto de la pobreza que afecta la economia tradicional y disminuye la
capacidad de los individuos de realizar actividades normales, alterando la estructura familiar debido a la
migracion; La escasa investigacidon sobre leyes laborales que puedan fortalecer los sistemas de
conocimiento tradicional y las culturas; La uniformidad en los programas educativos que han sido uno
de los principales vehiculos para la asimilacion e integracion de los pueblos indigenas a la cultura
occidental’ (Oviedo et al., 2007)4.

En relacion a la uniformidad de los programas educativos, Maria Isabel Gonzélez Terreros (2011) en su
estudio sobre la relacién entre los movimientos indigenas y educacion en Ecuador. Menciona que la
educacidn escolarizada, aplicada desde el siglo XIX, ha sido un dispositivo para la asimilacion cultural.
Este sistema educativo ha impuesto una cultura hegemadnica y homogénea, contribuyendo a que el
saber, la identidad, el idioma, y los modos de produccidn indigena sean marginados. Por otra parte, de
acuerdo con Gonzalez, los movimientos indigenas también han propuesto modelos de educacion
intercultural que plantean una escuela desde y para las comunidades, que reconozca las diversas
nacionalidades, pero también sus especificos conocimientos, sus formas organizativas, su identidad y su
propia y diferente cultura (Gonzalez, 2011). Estos proyectos de educacién intercultural proponen abrirse
a procesos culturales participativos, desde donde todos los actores y actoras, principalmente nifias,
nifos y jovenes, sean sembradores de procesos de revitalizacion e interpretes de su propia cultura, su
identidad y su memoria. En este sentido los saberes ancestrales se estan revitalizando desde su propia
comprension y desde la percepciéon del tiempo-espacio ciclico y espiral. Estos saberes parten desde la
diversidad y no desde la hegemonia, desde el debate, discusion y dialogo mas no desde un orden
dictatorial. Por lo tanto y retomando las palabras del activista Pascual Yépez, reconocer la pluralidad de
saberes y conocimientos es aceptar su importancia como referencia para la actualidad (Yépez,2019).

2 Desafio para el mantenimiento de los conocimientos tradicionales en América Latina solicitada por la Conferencia de las
partes (COP)? y el Convenio sobre la Diversidad Bioldgica (CDB)

La COP es la Conferencia de las Partes de la Convencién Marco de las Naciones Unidas sobre el Cambio Climatico(CMNUCC)
y la CMP la Conferencia de las Partes en calidad de reunién de las Partes en el Protocolo de Kyoto (CMP).

El Convenio sobre la Diversidad Biologica (CDB) es un tratado internacional juridicamente vinculante con tres objetivos
principales: la conservacion de la diversidad bioldgica, la utilizacion sostenible de sus componentes y la participacion justa y
equitativa en los beneficios que se deriven de la utilizacion de los recursos genéticos. Su objetivo general es promover medidas
que conduzcan a un futuro sostenible.

3 -Atn hay muy pocos profesionales indigenas capacitados para hacerse cargo de la implementacion de una educacion
multicultural bilingiie y, en muchos paises, los programas no han recibido suficiente atencion de los gobiernos™. (Oviedo,
Noejovich y Zamudio, 2007: 4)

4 Oviedo, Noegjovich y Zamudio. (2007). Resumen Ejecutivo. En Desafio Para el Mantenimiento de los Conocimientos
Tradicionales en América Latina(1-10). Argentina,Ecuador,Canada: COB, CDB.



Un ejemplo de esta postura en la revitalizacion de saberes ancestrales es el trabajo del antropdlogo
ecuatoriano Patricio Guerrero Arias, quien ofrece una Guia para la revitalizacién de las culturas, las
identidades y las Memorias vivas de los pueblos y nacionalidades indigenas (2017). En esta guia,
Guerrero Arias describe el trabajo de campo desarrollado con nifias y nifios de la comunidad indigena
Catzuki de Velasco, ubicada cerca de la ciudad de Quito, en la regién de los Andes en Ecuador. La
investigacion participativa desarrollada basa su disefio en el concepto del corazonar, sobre lo que el
autor menciona: se trata de recuperar la sensibilidad, de abrir espacios para la insurgencia de la ternura
gue permita poner el corazén como principio de lo humano, sin que eso signifique tener que renunciar a
la razén (Guerrero,2017). El corazonar recupera las cuatro dimensiones claves del vivir cdsmico y
humano: la dimensién afectiva, la dimension sagrada y espiritual de la vida; la dimensidon femenina de la
existencia y la revitalizacién de nuestras sabiduria. Para Guerrero Arias estas dimensiones son
fundamentales porque considera que “si se nos despoja de afectividad, de espiritualidad y sabiduria,
todo en la vida puede ser facilmente dominado, la naturaleza se vuelve recurso, cosa para obtener
ganancias, los seres humanos fuerza de trabajo para acumular riqueza; pero si los miramos desde el
corazdn la naturaleza es nuestra madre, por eso la llamamos madre tierra, los arboles, los rios, los
animales, los seres humanos, son hermanos y hermanas y todos los seres que habitan el cosmos, estan
vivos y son necesarios para tejer la sagrada trama de la vida (Guerrero, 2017, p.154)". De esta manera el
autor propone una postura con la que podremos sentir los pensamientos y pensar los sentimientos, que
nos ayudaran a caminar con equilibrio por la vida, a fin de recuperar la fuerza constructora y
transformadora de nuestras sabidurias del corazon, pues solo asi podremos hacer realidad el Sumak
Kawsay, el Buen vivir, que esta implicito en estas dimensiones (Guerrero, 2017, p. 152-155).

El método desarrollado por Guerrero Arias en el trabajo de campo en Catzuqui de Velasco, se describe
como una estrategia irradiante porque sigue los principios de la naturaleza y al mismo tiempo es un acto
de alteridad en donde los participantes construyen su conocimiento aprendiendo junto a su comunidad.
La investigacion participativa propone tres categorias: Espacialidad es un diagndstico para reconocer el
espacio geografico, que considera el patrimonio natural y la divisidn politica; Temporalidad es una
indagacion sobre los origenes para comprender los procesos de transformacién de su comunidad. Para
Guerrero esta temporalidad desde las sabidurias indigenas tiene un sentido espiral que siempre se
transforma. Es una temporalidad que da espacio a la belleza simbélica del mito, que nos permite
entender de donde venimos, que busca mostrarnos como comprender el pasado para poder iluminar el
presente (Guerrero,2017, p.28). La tercera categoria es el sentido que busca los significados de la cultura
presentes en imaginarios, representaciones, discursos y en la practica sociocultural de la comunidad. De
igual manera dentro esta metodologia se plantea la necesidad de superar la nocién de universo y se
propone el principio de pluriverso y multiverso como una forma de aprender de los significados de la
cultura, en la riqueza de la diversidad y la pluralidad de formas, manifestaciones y representaciones.

A través del proceso de investigacion participativa con nifas y nifios de la comunidad indigena de
Catzuqui de Velasco en Ecuador, el autor demuestra la importancia de visibilizar la existencia de lo que
la academia ha llamado epistemologias otras, “pero que desde la propia palabra de los pueblos indios y
negros se reconoce como sabiduria (Guerrero, 2010)". La “sabiduria insurgente™ como la denomina va
mas alla de la epistemologia porque ofrece no sélo referentes tedricos, informacién y conocimiento para
entender la realidad y la vida, sino sobretodo proporciona referentes de sentido para transformarla.
Sobre lo que el autor menciona:



“las sabidurias insurgentes representan una alternativa para la construccion de un horizonte
de existencia del otro diferente. Imaginar este horizonte de existencia otro implica la
interpelacion de lo que hacemos (Lander) en términos éticos y politicos. Pues nos lleva a
cuestionar la forma como se produce el conocimiento y su estrecha relacion con formas de
colonialidad del poder, del saber y del ser; de ahi la urgente necesidad de preguntarnos
¢Conocimiento para qué? ¢ Conocimiento para quién? (Guerrero, 2010, p. 46)".

De esta manera enfrentar la colonialidad del saber y del ser significa abrir espacios de descolonizacion
de imaginarios y conocimientos. Considerando un (re) pensamiento critico (de) colonial, capaz de
descubrir las articulaciones del conocimiento dentro de una légica colonial para evidenciar su caracter
de apropiacion desde otras realidades, territorialidades, lugares y horizontes histéricos (Guerrero,
2010,p. 52). En este sentido Guerrero Arias propone un cambio de paradigma “para que seamos capaces
de re-pensar y re-sentir lo pensado desde la afectividad, es decir sentipensar para empezar a corazonar.
Para abrirnos a un conocimiento que no esté cargado de certezas, sino abierto a una pedagogia del
error, a la incertidumbre; es necesario derrumbar la fortaleza de la ciencia, para construir formas
distintas de saber, un conocimiento, una sabiduria que permita la reapropiacion y reconstruccion del
mundo y tenga la vida como horizonte. Todo esto muestra no solo la necesidad de epistemologias, sino
sobre todo de sabidurias™ (Guerrero, 2010p. 52).

Desde el enfoque de las “sabidurias insurgentes™ el conocimiento es una respuesta a territorialidades
concretas, a espacios locales desde donde se teje cotidianamente la vida. Se trata de comunidades
conscientes de una gradual erosién cultural provocada por la globalizacién y que enfrentan este sistema
afirmando su identidad desde sus propios recursos y potencialidades culturales (Guerrero, 2010, p.60).
Siguiendo con la linea de pensamiento propuesta por Guerrero Arias se presenta el proceso de disefio
participativo co-creado con jovenes del Pueblo Kichwa de Rukullaka, provincia de Napo, de la region
amazonica de Ecuador. En donde se desarrollé en conjunto con los participantes un proceso enfocado
en la revitalizacion de las "sabidurias insurgentes”, a través de la investigacion accidn, disefio
participativo y la apropiacién de los conocimientos de su comunidad.

3. Método de los Laboratorios Ancestrales

La experiencia de campo que se describe a continuacion se desarrollo entre los meses de diciembre
2017 y mayo 2018 en el Pueblo Kichwa de Rukullakta® (PKR) ubicado en la provincia de Napo en la
Amazonia ecuatoriana. El equipo de investigacion formado por Brendon J. Gross y Lucia Garcés®, en

5 El Pueblo Kichwa de Rukullakta (PKR) esta ubicado en el cantéon Archidona, provincia de Napo, en la region amazonica
ecuatoriana. Agrupa a 17 comunidades indigenas con un territorio global que cubre una extension de 41.888,55 hectareas, con
una poblacion de alrededor 5000 habitantes. Las principales actividades econémicas son la agricultura de subsistencia a través de
una chacra (huerto) diversificada para el autoconsumo; también existen cultivos para la venta en los mercados locales de
naranjilla, cacao, yuca y platano. Su poblacion mantiene una estrecha relacion con su entorno que se refleja en el respeto y el
conocimiento profundo del manejo de sus ecosistemas. Es asi que han logrado mantener a lo largo de los afios una cosmovision
enraizada en saberes y practicas ancestrales que se transmiten de generacion en generacion.

¢ Brendon J. Gross. Educador en estudios medio ambientales. Su pasion por la ensefianza le ha llevado a trabajar en escuelas de
diferentes paises, aprendiendo su idioma y culturas. Cuenta con aproximadamente 10 afios implementando programas de
educacion en Chicago, México, y Ecuador con jovenes y adultos. Sus estudios en educacion le han permitido desarrollar
metodologias para involucrar a jovenes y adultos en aprender sobre su cultura y entorno en inglés y espaifiol.
www.jugandomuuch.com




conjunto con miembros y dirigentes del Gobierno del PKR invitaron a jévenes de la comunidad a
participar en una serie de talleres enfocados en revitalizar la memoria colectiva y el patrimonio local. El
Laboratorio Ancestral, como fue llamado por la comunidad, se enfocé en compartir herramientas de
disefio participativo, co-disefio y educacion popular para activar saberes ancestrales. Estos saberes
dentro de esta investigacion son considerados como el “patrimonio indigena creado de forma individual
y colectiva, que se transmite de generacion en generacion habitualmente por medio de la tradicion oral.
Estas son creaciones, practicas y representaciones que se han mantenido y son desarrolladas por
mujeres y hombres indigenas con una historia que se extiende a la interaccion con la naturaleza (De la
Cruz, 2004 citado por Garcia 2006)".

El primer acercamiento al Gobierno de PKR fue en el mes de diciembre de 2017; A través del analisis de
una propuesta escrita se discutieron los objetivos, metodologias y procesos participativos que se
llevarian a cabo en el Laboratorio Ancestral. Medardo Shiguango, dirigente de PKR aceptd la propuesta
presentada por el equipo de investigacion y menciond que: “la mayoria de la poblacion menor de 20
anos de edad se encuentra entre dos mundos, el occidental y el indigena. Por lo que es necesario
continuar con el desarrollo de procesos participativos para valorar su identidad cultural y crear vinculos
gue permitan incorporar herramientas del mundo occidental para fomentar el dialogo de saberes™. Los
pueblos en donde se realizé la convocatoria fueron definidos por el Gobierno de PKR. El pueblo de
Porotoyaku se enfoco en las poblaciones rurales y Rukullakta en las poblaciones cercanas a la ciudad de
Archidona. Estos dos laboratorios se realizaron simultdneamente con una duracidon de 8 sesiones,
organizadas una vez por semana de acuerdo a la disponibilidad de tiempo de los participantes. Los
grupos estuvieron formados por jovenes mujeres y hombres entre 14 a 19 afios, en su mayoria
estudiantes de secundaria y universitarias. Samuel Shiguango, lider del grupo de jévenes de PKR, trabajo
en conjunto con el equipo de investigacion coordinando las inscripciones, el uso de la Casa Comunal de
Porotoyaku, el estadio de Rukullakta y la preparacion de alimentos para cada sesion.

El Laboratorio ancestral tomé como referencia la guia de actividades co-disefiada en la primera
investigacion de campo en el pueblo Maya de X Yatil (2015). Esta investigacion planted desde el disefio
la necesidad de generar respuestas en conjunto con las comunidades indigenas para fomentar el
mantenimiento, uso y revitalizacion de los saberes ancestrales (Garcés,2020). Retomando esta primera
experiencia se establecio con el Pueblo Kichwa de Rukullakta (2018) los parametros para fortalecer los
sistemas tradicionales y locales de conocimiento en base a los siguientes objetivos: revitalizar los
conocimientos tradicionales por medio del didlogo intergeneracional; desarrollar vinculos de confianza
con jovenes a partir de la toma de decisiones y la participacidon en un entorno creativo; fomentar las
relaciones interculturales y valorar la diversidad; disefiar proyectos colaborativos que revitalicen las
expresiones culturales tradicionales y fortalezcan las lenguas indigenas.

El Laboratorio Ancestral en el Pueblo Kichwa de Rukullakta (PKR) se centré en desarrollar actividades
con grupos de jovenes. En este espacio se involucraron mujeres y adultos mayores, quienes
compartieron sus sabidurias a través de charlas y practicas con los participantes. La caracteristica
metodoldgica del laboratorio se definid de acuerdo a la combinacidon de métodos basados en disefio

Ana Lucia Garcés. Maestra en disefno industrial y disefiadora grafica. Su experiencia relaciona el disefio grafico, editorial y de
servicios con el desarrollo de proyectos comunitarios. Ha aplicado estos conocimientos en programas educativos, sociales y
culturales desde hace 10 afos, trabajando con jovenes, nifios y adultos de Ecuador y México. Investiga herramientas de disefio
participativo para crear proyectos y desarrollar materiales en conjunto con comunidades. www.jugandomuuch.com



participativo, disefio grafico, educacién popular (Freire,1969) e investigacion accion. La flexibilidad de la
guia de actividades permitié considerar el nivel de participacién, compromiso y evaluar los resultados
parciales de cada sesion para integrarlos en el proceso. Las actividades realizadas durante estos talleres
estuvieron guiadas por los temas generadores: sabidurias sobre vestimentas y artesanias y sabidurias
sobre juegos y danzas tradicionales.

Las ocho sesiones del laboratorio se dividieron en dos etapas: La primera enfocada en las actividades
rompehielo y la segunda en las actividades centrales que responden al desarrollo de un laboratorio en
donde se integran habilidades de participacion, investigacidén y disefio. En base al consenso se definid el
horario para cada reunidn y se discutieron los compromisos para generar un ambiente de trabajo. Por
ejemplo se habld de la importancia de escuchar las opiniones de cada uno de los participantes para
crear un ambiente de dialogo en donde el error fue parte del aprendizaje. A través de las actividades
rompehielo se buscé fomentar la creatividad por medio de dinamicas, dramatizaciones y juegos que
involucraron el uso del cuerpo como una herramienta expresiva. En estas dinamicas se utilizaron como
referencia actividades del teatro del oprimido (Boal,2001), con lo que se construyd una relacion
horizontal abierta a la experimentacidn creativa. Estas dinamicas fueron mas que un preambulo, en cada
sesion del laboratorio se utilizaron en diferentes momentos para explorar formas creativas para
compartir avances de la investigacion accion con el grupo de participantes.

La estructura de las actividades centrales se guiaron por las fases de co-disefio: co-descubrimiento, co-
ideacion y co-implementacién (Manzini, 2015). En la conceptualizacion de estas etapas se integraron
referencias como: el libro When Everybody Designs de Ezio Manzini (2015); Articulos de Maketools.com
de Liz Sanders (2013) ; Design participativo e Innovacao Social de Chiara del Gaudio, (2014); La
Pedagogia del Oprimido de Paulo Freire (1969); Elementos de la fiesta popular en Ecuador para la
educacién de Fernando Moncayo (2014); Graphic Design Thinking: Beyond Brainstorming de Ellen
Lupton (2011); la pagina web Community planning Project editada por Nick Wates; el método inductivo
intercultural propuesta por Jorge Gasche (2016) Teatro del Oprimido de Augusto Boal (2001).

3.1. Co-descubrimiento

La primera etapa de co-descubrimiento empezd con una reunién de socializacidén con los participantes,
por medio de una invitacion voluntaria para formar parte del proceso de disefio participativo. En esta
charla introductoria se habld sobre las expresiones tradicionales de su pueblo a través del disefio de
artesanias, vestimentas, danzas, asi como de los ecosistemas relacionados con la caza, la pescay la
produccion de alimentos en las chacras, entre otras. Las palabras de bienvenida se realizaron en lengua
Runa Shimi con la participacion de los dirigentes Cecilia Chimbo y Medardo Shiguango, quienes hablaron
sobre la historia de reconocimiento de su territorio. Esta fase, que se desarrollé durante las tres
primeras sesiones del TDP, los participantes utilizaron diferentes medios para compartir sus
conocimientos sobre su comunidad e identificar los temas generadores que serian los ejes para el
desarrollo del taller. Entre los medios utilizados se destaca la lectura de imagenes y secuencias
fotograficas en donde cada participante imaginaba una historia a partir de lo que observaba, de esta
manera se recordé a los jévenes que cada uno es naturalmente creativo y todos los relatos son
bienvenidos en este espacio. De igual manera se plantearon dindmicas de consenso para definir una
serie de acuerdos entre el grupo que fomentaron la participacién y compromiso hacia el proceso.



El eje de la etapa de co-descubrimiento fue el co-disefio de mapas colectivos, que implementd la
actividad propuesta por Community planning Project. En estd actividad los participantes tomaron
decisiones y llegaron a convenios para co-disefiar un mapa comunitario en donde se identificé el lugar
en donde viven, su recorrido diario y los lugares importantes dentro de su pueblo. Al socializar este
mapa con el grupo se compartieron historias y anécdotas, como leyendas sobre cuevas subterraneas
gue conectan los pueblos en esta region. En base a estos diagramas se penso en futuros posibles, en
donde los abuelos de la comunidad viajan y los jévenes deben mantener vivos sus conocimientos en el
pueblo. Esta actividad dio paso a la discusién sobre el tema generador, que fue otro de los eje de esta

primera etapa.

COMUNIDRD s comemel

LUSHIRHTR:
et ]

Z
2
e

(

~R\0 ~
—~ ‘==

Figura 1. Mapa comunitario de la Comunidad de Lushianta, co-disefiado por los participantes.

El Tema generador (Freire, 1969), se desarrollo a través de la actividad “si para mi no para los demds™ .
En estd dinamica los jévenes debaten para exponer los pros y contras de los tema que quieren
investigar. En este proceso los disefiadores fueron facilitadores del dialogo. Finalmente cada grupo
decidié un tema para el Laboratorio Ancestral, los temas elegidos fueron: sabidurias sobre vestimentas y
artesanias y sabidurias sobre juegos y danzas tradicionales. Durante esta etapa varios participantes
utilizaron su propia lengua, el Runa Shimi para compartir sus conocimientos y utilizarlo en

dramatizaciones.

3.2 Co-ideacion

La fase de co-ideacidn se realizé durante la cuarta, quinta y sexta sesién, en donde cada grupo
desarrolld su tema generador. En estd etapa se fomentd el trabajo en equipo a través de la creacién de
redes de conocimiento, se exploré en las capacidades de expresion visual por medio secuencias
fotograficas, bocetos, diagramas de relacidon, mapas mentales y brainstorming visual (Lupton,2011).
Utilizando como referencia elementos relacionados al tema generador se vincularon las habilidades de
investigacion, disefo y participacion. Estas actividades se enfocaron en motivar a los participantes para



gue imaginen y representen sus propias narrativas. Se utilizé el co-disefio de juegos para promover el
interés en investigar sobre su pueblo y cultura. Esta actividad tomd como referencia el juego
comunitario co-disefiado por un grupo de jévenes del pueblo Maya de X-Yatil en el 2015 (Garcés,2020).
Sobre la base de este juego los participantes del taller desarrollaron una serie de tarjetas sobre
elementos de su cultura que incluyeron: una representacion grafica, el nombre en lengua Runa
Shimi/Espafiol y una descripcidn sobre su uso. Los participantes utilizaron este material como un medio
para entrevistar a otras personas de la comunidad, registrar sus conocimientos y en algunos casos ser
traductores del Runa Shimi (Kichwa) al Espafiol. Con las tarjetas completas (grafica/nombre/contenido)
se invito a los participantes a imaginar juegos para compartir estos conocimientos con los nifios de su
comunidad. En esta actividad se propusieron varios juegos de mesa como 21, adivinanzas y tres en raya.
Ademas se crearon dramatizaciones basadas en los contenidos de las tarjetas, utilizandolas en lugar de
objetos para las danzas tradicionales como la cosecha del cacao. También se propusieron nuevas formas
de uso para los elementos representados en las tarjetas y se complementaron los conocimientos entre
los participantes.

Figura 2 Participantes de Porotoyaku jugando con las tarjetas co-disefiadas para investigar sobre la elaboracion de
artesanias.

Como parte de la fase de co-ideacion se propuso dentro del taller un espacio de dialogo con mujeres,
hombres y adultos mayores de la comunidad para que compartan sus conocimientos con los jévenes. En
esta actividad los participantes visitaron chacras con plantas medicinales para conocer sus uso y
aprendieron/haciendo el tejido de canastas, desde la recoleccién y tratamiento de la planta hasta la
técnica de tejido. Para registrar estos proceso se utilizé el método inductivo intercultural basado en la
propuesta del linglista Jorge Gasche (2016). El mismo que describe el uso de las siguientes preguntas:
de donde viene el material para hacer este objeto? Cémo se elabora? ¢Cémo se utiliza? En esta
secuencia se incluyé la pregunta écémo se puede usar este material o producto para hacer algo nuevo?.
El resultado preliminar de estd actividad involucré a los participantes en el co-disefio de carteles que
representaron la técnica aprendida.



Figura 4 Socializacion del proceso de tejido de canastas desde la recoleccion del material al producto final.

Los resultados tangibles durante esta etapa del taller contribuyeron a fortalecer la confianza en el
proceso de disefio participativo, a reconocer sus habilidades de expresiéon grafica e investigacion, a
reconocer a los actores que forman parte de las redes de conocimiento local y a reconocerse a si
mismos como activadores y promotores de su propia cultura. A partir de esta experiencia y del
compromiso que se generd entre participantes y facilitadores pasamos a la etapa final del proceso con
el co-disefio y co-implementacion del material final del laboratorio.

Pivnt 2021+ Niemantlina / RoaccamhlinA 10



3.3 Co-diseiio a partir de sabidurias ancestrales y co-implementacion

Los procesos que se describen a continuaciéon fueron el resultado final del proceso de disefio
participativo. Dos proyectos finales se realizaron, estos fueron: la co-creacién de una dramatizacion
sobre la pedida de mano o compromiso de matrimonio y el co-disefio de un libro infantil sobre la
creacion de artesanias. Cada proyecto siguio el tema generador propuesto por los participantes y
decidié el medio para compartir los resultados de su proceso.

3.3.1. Co-creacion de una dramatizacion sobre la pedida de mano o compromiso de matrimonio

La dramatizacion co-creada por el grupo de participantes de Rukullakta se basé en el proceso de disefio
participativo desarrollado en relacién a las sabidurias sobre juegos y danzas tradicionales. Durante el
laboratorio este grupo integré los conocimientos de su comunidad sobre el tema y generd una seria de
juegos y sketches utilizando los materiales desarrollados en la fase de co-ideacién. Desde el inicio del
laboratorio este grupo expreso su interés por vincular la lengua Runa Shumi (Kichwa) y emplear la
dramatizacién como una herramienta de expresion creativa. Siguiendo este interés, en las primeras
fases del proceso de disefo participativo se propusieron dinamicas del teatro del oprimido (Boa, 2001).
Estas escenas cortas, de entre 3 y 5 minutos aproximadamente, representaron situaciones tradicionales
relacionadas con: la preparacion de la chicha (bebida fermentada de yuca), la danzas de recoleccién del
cacao, el juego de la chasquina ( pelota hecha con hojas secas de maiz), entre otras.

La dramatizacion final sobre la pedida de mano reunié una serie de sketches sobre la caza, la pescay la
preparacion de alimentos porque estas actividades son parte de los preparativos para el compromiso.
En donde las familias de los novios intervienen para regalar a la pareja alimentos para la ceremonia. De
estd manera también se representd la colaboracién entre familias y el festejo en la comunidad. Esta
escena involucrd a 12 participantes entre 10 y 18 afios, quienes se organizaron entre si para escribir el
libreto, seleccionar los personajes, hacer los repasos en lengua Runa Shimi y apoyarse mutuamente en
aprender los didlogos porque no todos los participantes tenian el mismo nivel de expresion de su
lengua. En el proceso de co-creacion de este proyecto final es posible observar lo que Yanki Lee (2008)
describe como el ambito de colaboracion de emancipacion/guiada por los participantes en donde los
disefiadores /facilitadores se convierten en estimuladores del proceso.

Este proyecto final se co-implemento con la comunidad en una reunidn en donde asistieron dirigentes,
adultos mayores y las/los participantes de los laboratorios. Esta socializacidn se realizé en la cede de la
Asociacion de Parteras del Alto Napo (Amupakin) con la participacién de las parteras, que son mujeres
reconocidas en su comunidad por su sabiduria. Tanto los dirigentes de PKR como las parteras
disfrutaron y comentaron la dramatizacion presentada por el grupo de jovenes.

11



Figura 5 Participantes de Rukullakta ensayando un sketche sobre un juego tradicional

3.3.2 Co-disefio de un libro infantil sobre la creacion de artesanias

El libro infantil Imarai, Imarai? O Qué Serd? Qué Sera? Fue el resultado del proceso de co-disefio de los
jovenes del pueblo de Porotoyaku. El grupo tuvo como tema generador las “"sabidurias sobre
vestimentas y artesanias”. El libro infantil bilinglie dirigido a niflos de entre 3 y 4 afios, se enfocé en
transmitir saberes locales sobre la elaboracién de artesanias y en ser un material para aprender a leer
en lengua Runa Shimi.

El co-disefio de libro infantil retoma las actividades realizadas durante la fase de co-ideacién en donde
los participantes representaron la secuencia de elaboracion del tejido de canastas. A partir de la
demostracioén realizada por Don Nicolas, miembro de la comunidad, los jévenes del laboratorio
aprendieron a preparar el material (hojas de paja toquilla) y a realizar el tejido tradicional de canastas o
ashangas. El grupo registro esta practica dibujando la secuencia de actividades en base a las preguntas:
de donde viene el material para hacer estd artesania? Cémo se elabora? y ¢ Como se utiliza?
(Gasche,2016). Posteriormente, grupos pequefios de tres integrantes escogieron una artesania para
aprender/haciendo sobre sus materiales y procesos de creacion. Los jovenes utilizaron los
conocimientos de sus familias para aprender sobre la elaboracidn de estas piezas y registrar en carteles
las caracteristicas de cada proceso.

Estos carteles se convirtieron en un libro de adivinanzas que recopild los graficos, bocetos y contenidos
que el grupo de participantes desarrolld. En este sentido se observa que el proceso de disefio
participativo se sitla en el ambito de colaboracion impulsado por los disefiadores en donde cumplen el
rol de co-disefiadores o facilitadores y los participantes son co-trabajadores/colegas (Lee,2008). Los
facilitadores intervinieron en la revisién de los contenidos en Runa Shimi y Espafiol con el apoyo de
Linder Avilés, un joven lider de la comunidad y estudiante universitario. Ademas digitalizaron los
contenidos del libro para tener una versién digital e impresa.

El libro Imarai? Imarai? O Qué sera? Qué sera? registrado bajo licencia creative commons, fue
entregado en version digital a los dirigentes del PKR y a los participantes del laboratorio ancestral para

Pivnt 2021+ Niemantlina / RoaccamhlinA 12



gue se imprima y distribuya a las escuelas de la zona. El grupo de jovenes presentd a la comunidad
cuatro ejemplares impresos de este libro, como parte de la fase de co-implementacién. La reunién de
socializacién se realizo en la Asociacidon de parteras Amupakin con la participacion de dirigentes, adultos
mayores y jovenes del laboratorio. Posteriormente este libro se presentd en la escuela de la comuna La
Libertad en Archidona. En donde profesores voluntarios utilizaron este material impreso para dinamizar
el uso de la lengua Runa Shimi con sus alumnos. Como resultado de esta co-implementacién los nifios de
la escuela se concentraron en observar el libro, opinando, corrigiendo, aprobando y hablando en Runa
Shimi que normalmente no lo practican dentro del espacio de la escuela.

¢lmaruyamanta rurarin?
Sachi lisan mandami rurarin.

Valirinmi imatunus tarpu
muyukunata aparinkawa,
shinayara valirinmi raumikunay
tushunkawa.

¢De dénde viene?

. Viene del lisan que se encuentra
Sirve para cargar todo en la selva.

tipo de alimentos y
se usa en las danzas.

¢lmatunura rurangui?
¢Como lo haces?

&lImaypi valirin?
¢Como se utiliza?

Ashanka
Canasta

\.
15552
=

Figura 6 Pdginas internas del libro Imarai, Imarai?/ Qué Serd? Qué Serd?

Divnt 2021+ Niemantlina / RaaccamhlinA 13



4. Limitaciones en el proceso de diseno participativo

Las limitaciones que se describen a continuacion se presentaron para iniciar el proceso de participacién
con la comunidad y en el desarrollo del laboratorio de disefio participativo.

Para iniciar el proceso de participacion con el Pueblo Kichwa de Rukullakta, la principal limitacion fue
gue el equipo de investigacién se ubicdé en la ciudad de Quito, a cinco horas en transporte publico de la
ciudad de Archidona. Durante los primeros meses del proceso, de diciembre 2017 a febrero 2018, el
equipo de investigacion visitd la poblacidén en varias ocasiones para entrevistarse con los dirigentes del
PKR, para coordinar la convocatoria y para conocer la comunidad. Sin embargo estas visitas no fueron
suficientes para crear otros espacios de dialogo con la comunidad que retroalimenten el laboratorio de
disefio participativo. En el primer laboratorio realizado en el pueblo Maya de X-Yatil (2015), el equipo de
investigacion se concentrd en la comunidad lo que facilitd la creacién de redes de aprendizaje que
involucraron a otros miembros de la poblacidn. En el Laboratorio Ancestral en PKR si bien contamos con
la participacion de mujeres y adultos mayores para compartir sus conocimientos, no fue posible
desarrollar otros procesos paralelos al laboratorio de disefio participativo. Durante los meses de
implementacion del laboratorio DP, de marzo a mayo 2018, el equipo de investigacion viajo cada fin de
semana a las poblaciones del PKR. Esto limitd el tiempo de convivencia con la comunidad y la posibilidad
de conocer a profundidad las iniciativas locales.

Por otra parte, las dificultades en el desarrollo de los laboratorios DP fue la limitacién de recursos en
relacion a: el uso de equipos como computadoras o proyectores y el acceso de internet. Esto definié que
las actividades realizadas sean analogas. En el caso del co-disefio del libro infantil Imarai, Imarai? los
facilitadores estuvieron a cargo de la edicion y digitalizacién del material final. En esta actividad seria
preferible compartir con el grupo de participantes el uso de software libre para disefo, con lo que los
jovenes podrian llegar hasta la etapa final en el co-disefio de su libro y desarrollar habilidades en el
manejo de estos programas. De igual manera la infraestructura y mobiliario de los espacios en donde se
realizaron los laboratorios no fueron los mas adecuados. Esta situacién dispersé la atencion de los
participantes en algunas sesiones, porque no se sentian comodos en el espacio.

5. Discusion

Después de desarrollar los laboratorios de disefo participativo en los pueblos Kichwas de Rukullakta
(2018) y considerar la primera experiencia en el pueblo Maya de X Yatil (2015), se observa que la
flexibilidad de la guia de actividades sobre la que se basa la experiencia creativa permite a los
participantes definir las caracteristicas de su propio proceso de co-disefio. Se promueve un proceso
abierto (Mattelmaki & Visser, 2011) en donde el objetivo en las fases de co-descubrimiento y co-
ideacion es encontrar los intereses generadores (Freire,1969) de los participantes e identificar las
oportunidades para explorarlos. En este escenario, el proceso de disefio participativo crea un sentido de
empoderamiento en el grupo de participantes por intervenir en la toma de decisiones y en ser
consientes de las consecuencias que esto conlleva (Sanoff, 1990). En este proceso, tanto los
participantes como los facilitadores se encuentran en el mismo nivel de colaboracion y dialogo, desde
donde plantean su pensamiento a través de un dialogo de saberes que promueve acciones reflexivas
(Freire,1969).

14



De esta manera, se observa que los resultados del proceso creativo tuvieron incidencia en cuatro areas
gue son ejes importantes desde el inicio de esta investigacidn. Estas son:

Promover el dialogo intergeneracional. A partir del tema generador (Freire,1969) se crearon redes en la
comunidad para investigar, registrar y jugar en base a las sabidurias locales. Estas redes involucraron a
nifios, jovenes, adultos y adultos mayores principalmente de las familias de los participantes, quienes
apoyaron el proceso de disefio participativo compartiendo sus conocimientos y validando los materiales
co-disefiados durante el laboratorio.

Uso y revitalizacion de la lengua Runa Shimi. Esta es una lengua viva en el territorio del PKR, sin
embargo los jévenes no se sienten cdmodos de hablarla en espacios educativos. Dentro de los
laboratorios fue interesante promover el uso progresivo de la lengua y ver como los participantes la
utilizaron en el co-disefio de los proyectos finales. De esta manera se trabajo sobre una de las
problematicas entorno a los programas educativos, que es la escases de materiales didacticos en su
idioma.

Fortalecimiento de la educacion comunal. Para implementar un proceso de disefio participativo que
fortalezca los procesos comunitarios se consideran los enfoques propuestos por la educacion popular
(Freire,1969) y la educacién comunal (Martinez,2002). Desde donde el trabajo de los
facilitadores/disefiadores empieza por considerar los interés de la comunidad. Con esta accién los
participantes pueden apropiarse de su propio aprendizaje. Al reconocer los intereses de nifos, jovenes,
adultos, abuelas y abuelos y se obtiene la participacion de la comunidad.

Disefio de juegos para el aprendizaje. En este sentido se toma en cuenta la amplia trayectoria del disefio
de juegos dentro de las metodologias de disefio participativo, por permitir la creacién de nuevas
categorias y perspectivas para que los participantes puedan crear sus historias y contarlas. El disefio de
juegos en comunidad es una forma atractiva y divertida para ser utilizada por personas con diferentes
conocimientos, habilidades e intereses (Garcés,2020).

6. Agradecimiento

A los jovenes que participaron en el Laboratorio Ancestral y a sus familias por ser parte del proceso. Al
Gobierno del Pueblo Kichwa de Rukullakta y al Kurka Medardo Shiguango, a la Asociacién de Parteras
Amupakin y a Fabricio Guaman.

7. Referencia
Boal, A. (2001). Juegos para actores y no actores. Alba Editores.

Del Gaudio, C. (2014). Tesis de doctorado Design Participativo e Innovagdo Social: a influencia dos factores
contextuais. Universidad Catdlica de Rio.

Freire, P. (1969). La Pedagogia del Oprimido. Editorial Tierra Nueva.

Garcés, L. (2020). Revitalizacion de saberes ancestrales y disefio participativo. Co-disefio de un juego comunitario.
Participatory Design Conference PDC 2020, JUNE1-19,2020,Manizalez, COL. VOI 3, 48-58.

Garcia, F. (2006). Anexo 1: Documento Guia para la Construccion de Indicadores de Conocimiento Tradicional. En
Indicadores de Conocimiento Tradicional de América Latina y El Caribe(19-31), UICN.

Gasche, J. (2016, Marzo 2). Principios del Método Inductivo Intercultural. Recuperado de
https://pedagogia.mx/metodo-inductivo-intercultural/

15



Gonzdlez, T.M. (2011). Movimientos indigenas y educacién intercultural en Ecuador en La educacién intercultural
bilinglie y la propuesta de los movimientos indigenas hacia el estado plurinacional, (pp.39-54) CLACSO.

Guerrero Arias, P. (2010). Corazonar. Una antropologia comprometida con la vida. Ediciones Abya Yala.
Guerrero Arias, P. (2017). Catsuqui de Velasco. Cultura, identidad y memorias vivas. Ediciones Abya Yala.

Lee, Y. (2008). Design Participation Tactics: involving people in the design of their built environment. Doctoral
thesis. Hong Kong Polytechnic Universit.

Lupton, E. (2011). Graphic Design Thinking: Beyond Brainstorming. Princeton Architectural Press.

Manzini, E. (2015). Design, When Everybody Designs. MIT Press.

Martinez, L. J. (2016). Diario comunal. Revisado el 2 de abril de 2016. http://jaimemartinezluna.blogspot.mx/
Mattelmaki, T. & Sleeswijk, V. (2011). Lost in CO-X Interpretations of Co-design and Co-creation. IASDR.

Moncayo, F. (2014). Elementos de la Fiesta Popular Sacra para la Educacion. IPANC CAB.

Oviedo, G., Noejovich, F. y Zamudio, T. (2007). Resumen Ejecutivo. En Desafio Para el Mantenimiento de los
Conocimientos Tradicionales en América Latina (1-10). COB, CDB.

Sanders, L. (2013). Perspectives on participatory design. Maketools, recuperado el 7 de abril del 2016.
http://www.maketools.com/articles-papers/Sanders2013Perspectives.pdf.

Sanoff, H. (1990). Participatory Design Theory and Technics. Bookmasters.

Yépez, M. P. (2019). "La importancia del idioma kichwa en la realidad actual”. Boletin de la Academia Nacional de
Historia, Vol. XCVIII-No.201, 105-122.

About the Author:

Ana Lucia Garcés (she/her) is a Ecuadorian graphic and industrial designer, interested in researching social and
participatory design and their links with popular culture, intercultural interaction and education. Instructor of
visual communication at the undergraduate level. Coordinator and facilitator of the participatory design project
jugandomuuch.com, which focused in the revitalization of ancestral knowledge among the co-design process
with young people from indigenous communities from Ecuador and Mexico. Her background combined the
educational material design and cultural literacy programs developed in rural areas of Ecuador. BA in graphic
and services design from PUCE, Graduate degree in Industrial design from the Autonomous University of Mexico
(UNAM) and Editorial Studies from the Complutense University of Madrid.

16



